

*История Халифата*

---

# ‘Умар ибн аль-Хаттаб

Второй праведный халиф



سیرة امیر المؤمنین  
عمر بن الخطاب  
شخصیتہ و عصرہ

د. علی محمد الصلابی

*История Халифата*

---

‘Али Мухаммад ас-Салляби

# ‘Умар ибн аль-Хаттаб

Второй праведный халиф

УДК 28-3(092)

ББК 86.38

C16

Сокращённый перевод с арабского:

*Карима (Екатерина) Сорокоумова*

Ответственный редактор

*Кабир Кузнецов*

**ас-Салляби, 'Али Мухаммад**

C16        'Умар ибн аль-Хаттаб. Второй праведный халиф / Пер. с араб., прим., комм. Е. Сорокоумовой. — М. : Умма, 2011. — 496 с. — Часть текста парал. рус., ар. — (История Халифата).

ISBN 978-5-94824-146-3 (серия «История Халифата»)

ISBN 978-5-94824-150-0 (серия «История Халифата», кн. 2)

Вторая книга из серии «История Халифата» посвящена личности второго праведного халифа 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ — лучшего из сподвижников после Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ. Жизнь халифа 'Умара ﷺ — одна из золотых страниц исламской истории. Эпоха праведных халифов полна ценнейших уроков и назиданий. Подобно рассыпанному жемчугу, эти уроки были скрыты в многочисленных трудах, имеющих отношение к упомянутой теме. Это книги по истории, фикху, литературе, толкованию Корана и, разумеется, сборники хадисов. Автор данной книги проделал огромную работу, собрав и переработав очень много материала, и вам представлена уникальная возможность ознакомиться с плодами его трудов.

Вы узнаете о том, какой характер был у 'Умара ﷺ, как он относился к членам своей семьи и к членам семьи Посланника Аллаха ﷺ, как поклонялся Господу, побуждал к одобряемому Шариатом и удерживал от порицаемого, как, став халифом, следил за соблюдением законов Всевышнего в своём государстве. Вы узнаете о его жизни до и после принятия ислама, достоинствах и деяниях, а также об обстоятельствах трагической гибели и о том, как прошли последние дни его земной жизни.

Книга будет полезна и тем, кого интересует не только личность второго праведного халифа Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, но и историческая эпоха, в которую он жил.

УДК 28-3(092)

ББК 86.38

ISBN 978-5-94824-146-3 (серия «История Халифата»)

ISBN 978-5-94824-150-0 (серия «История Халифата», кн. 2)

© Перевод. Сорокоумова Е., 2011

© Оформление. ООО «Издатель Эжаев А.К.», 2011

# Краткое оглавление

|                                                                                                 |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Часть первая                                                                                    |     |
| ‘Умар в Мекке .....                                                                             | 17  |
| Часть вторая                                                                                    |     |
| Формирование личности ‘Умара ﷺ после принятия ислама .....                                      | 39  |
| Часть третья                                                                                    |     |
| ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ — преемник Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ:<br>правление и жизнь в обществе ..... | 107 |
| Часть четвёртая                                                                                 |     |
| Финансовые и судебные учреждения и их совершенствование ....                                    | 241 |
| Часть пятая                                                                                     |     |
| Отношения ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ с наместниками .....                                         | 277 |
| Часть шестая                                                                                    |     |
| Открытие для ислама Ирака и восточных областей .....                                            | 303 |
| Часть седьмая                                                                                   |     |
| Покорение Шама, Египта и Ливии.....                                                             | 413 |
| Заключение .....                                                                                | 483 |
| Литература .....                                                                                | 487 |
| Оглавление .....                                                                                | 493 |

В данной книге традиционные исламские формулы благопожелания передаются как с помощью перевода, так и арабскими лигатурами:

َسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ да благословит его Аллах и приветствует  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
*салля* *Ллаху ‘алейхи ва саллям*  
(после упоминания Пророка Мухаммада ﷺ);

َرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ да будет доволен им Аллах  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
*рады* *Ллаху ‘анху*  
(после упоминания сподвижников Пророка ﷺ);

َرَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا да будет доволен ею Аллах  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا  
*рады* *Ллаху ‘анха*  
(после упоминания сподвижниц Пророка ﷺ);

َرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ да будет доволен Аллах им и его отцом  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
*рады* *Ллаху ‘анхума*  
(после упоминания сподвижника, отец которого также был сподвижником).

## Предисловие автора

Поистине, хвала принадлежит Аллаху, Его мы восхваляем, просим о помощи и прощении и ищем у Него защиты от зла наших душ и наших дурных дел. Кого ведёт Аллах прямым путём, того никто не введёт в заблуждение, а кого Он вводит в заблуждение, того никто не выведет на прямой путь. Я свидетельствую, что нет божества, кроме одного лишь Аллаха, у Которого нет сотоварищей, и свидетельствую, что Мухаммад — Его раб и посланник.

**О вы, которые уверовали! Бойтесь Аллаха должным образом и умирайте не иначе, как будучи мусульманами!**

Сура 3 «Семейство ‘Имрана», аят 102

**О люди! Бойтесь вашего Господа, Который сотворил вас из одного человека, сотворил из него пару ему и расселил много мужчин и женщин, произошедших от них обоих. Бойтесь Аллаха, именем Которого вы просите друг друга, и бойтесь разрывать**

يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمْنَوْا اتَّقُوا اللَّهَ حَقًّا  
تُقَاتَّهُ وَلَا تُمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ

مُسْلِمُونَ

يَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي  
خَلَقَكُم مِّنْ نَفْسٍ وَجَدَّهُ وَخَلَقَ مِنْهَا  
زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا  
وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ

**родственные связи. Воистину,  
Аллах наблюдает за вами.**

Сура 4 «Женщины», аят 1

بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ  
رَقِيبًا

**О вы, которые уверовали! Бойтесь Аллаха и говорите правое слово.**

يَتَأْمُمُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَقُولُوا  
قُولًا سَدِيدًا

**Тогда Он исправит для вас ваши дела и простит вам ваши грехи. А кто повинуется Аллаху и Его Посланнику, тот уже достиг великого успеха.**

Сура 33 «Союзники», аяты 70–71

يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ  
ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا

Книга, которую вы сейчас держите в руках, появилась благодаря помощи и содействию Всевышнего Аллаха, а после Него — благодаря тем учёным и проповедникам ислама, которые побуждали меня к изучению эпохи праведных халифов. Один из них как-то сказал мне: «Сегодня между мусульманами и той эпохой пролегла огромная пропасть. События, изучение которых имеет первостепенную важность, в сознании молодёжи отодвинулись на второй план, и сегодня молодые люди уделяют биографиям проповедников ислама, учёных и реформаторов больше внимания, нежели жизнеописаниям праведных халифов. А ведь при изучении той эпохи можно обнаружить столько полезного в области политики, морали, экономики, идеологии, усердия на пути Всевышнего и фикха! Нам необходимо это знание. Мы должны знать, как происходило становление исламского государства и его институтов и какие изменения оно претерпевало на протяжении веков. Мы должны знать, как осуществлялось судопроизводство, какой была финансовая система, что представлял собой халифат, какой была армия, по какому принципу назначались наместники. Мы должны знать, как в эту эпоху делались иджтихады<sup>[1]</sup> и какой была природа исламских завоеваний, когда му-

сульманская община соприкоснулась с цивилизациями византийцев и персов».

История этой книги началась с внезапно пришедшей в голову мысли, однако Всевышний пожелал, чтобы идея воплотилась и стала реальностью. Он помог мне преодолеть все трудности, найти необходимые источники и завершить работу.

История эпохи праведных халифов полна ценнейших уроков и назиданий. Подобно рассыпанному жемчугу, эти уроки были скрыты в многочисленных трудах, имеющих отношение к упомянутой теме. Это книги по истории, фикху, литературе, толкованию Корана и, разумеется, сборники хадисов.

Я стал изучать эти книги и перерабатывать собранные сведения, упорядочивая их и анализируя. Я обратился к тафсирам, сборникам хадисов и комментариям к ним, а также к жизнеописаниям сподвижников, книгам, в которых упоминается степень надёжности передатчиков хадисов, и трудам по фикху. В этих источниках я обнаружил богатый исторический материал, подобный которому трудно найти в известных сочинениях по истории.

Я начал писать об Абу Бакре ас-Сыддике , о его личности и эпохе, и, хвала Всевышнему, эта книга уже увидела свет.

По милости Всевышнего, книга разошлась по магазинам и выставкам и попала в руки множества читателей, среди которых были проповедники ислама, учёные, люди, изучающие ислам, и простые мусульмане. После этого люди стали поощрять меня к дальнейшему изучению эпохи праведных халифов и написанию новых

[1] Иджтихад — буквально ‘проявление усердия’, самостоятельное вынесение решений по вопросам мусульманского права (фикха). Муджахид (учёный, обладающий правом делать иджтихад) должен обладать следующими качествами и навыками: знанием Корана и Сунны; знанием вопросов, по которым имеется согласное мнение учёных (*иджма*); глубоким знанием арабского языка; знанием основ фикха и методов извлечения решения из текстов первоисточников; знанием отменённых аятов и хадисов (*насих, мансух*); он должен быть мусульманином, обладать здравым умом и рассудительностью. Согласно другому определению, это деятельность авторитетного знатока религии, имеющего право самостоятельно решать такие вопросы религиозно-правового характера, на которые не имеются прямых указаний в Коране и Сунне. Заниматься иджтихадом могли только лица, в совершенстве владевшие арабским языком, наизусть знавшие Коран и его толкования, хорошо знавшие Сунну и комментарии к ней и отвечавшие целому ряду других требований.

трудов, в которых эта эпоха была бы представлена в простой и доступной форме, соответствующей к тому же нашему времени.

История эпохи праведных халифов полна ценнейших уроков и назиданий. Очищение исламской истории от всего, что примешивается к ней на протяжении веков, происходит по милости Аллаха, а после Его милости — благодаря усилиям приверженцев Сунны из числа учёных — знатоков фикха и хадисов, труды которых полны сообщений, уверенно опровергающих ложь тех, кто пытается исказить исламскую историю. Подобная работа непременно должна быть проделана, ибо важность её не подлежит сомнению.

Знакомство с жизнеописаниями праведных халифов позволяет нам больше узнать об эпохе тех, о ком Всевышний Аллах сказал:

**Аллах доволен первыми из му-  
хаджиров и ансаров<sup>1</sup>, которые  
опередили остальных, и теми,  
которые следовали за ними не-  
уклонно. Они также довольны  
Аллахом. Он приготовил для  
них Райские сады, в которых текут реки. Они пребудут там вечно.  
Это — великое преуспеяние.**

Сура 9 «Покаяние», аят 100

**Мухаммад — Посланник Аллаха.  
Те, которые вместе с ним, суро-  
вы к неверующим и милостивы  
между собой. Ты видишь, как  
они совершают поясные покло-**

وَالسَّيِّقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ  
الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ  
اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْدَّ لَهُمْ جَنَّتٌ  
تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَلِيلُهُنَّ فِيهَا  
أَبْدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿١٠٠﴾

مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ  
أَشَدَّاءٌ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءٌ بَيْنَهُمْ  
تَرَهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا  
مِّنَ اللَّهِ وَرَضُوا نَّا

<sup>1</sup> М у х а д ж и р ы (букв. ‘переселившиеся’) — так называли мусульман, которые переселились в Медину, чтобы жить там вместе с Посланником Аллаха ﷺ. А н с а р ы (букв. ‘помощники’) — так называли мусульман Медины, которые приняли у себя Посланника Аллаха ﷺ и переселившихся вместе с ним мусульман, помогали им и поддерживали их.

**ны и падают ниц, стремясь к милости от Аллаха и довольству.**

Сура 48 «Победа», аят 29

А Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Лучшее поколение моей общины — то, при жизни которого послан я*» [Муслим].

‘Абдаллах ибн Мас‘уд<sup>[2]</sup> сказал о сподвижниках Посланника Аллаха ﷺ: «Клянусь Аллахом, эти люди, сподвижники Мухаммада, были лучшими представителями этой общины. У них были самые благочестивые сердца, самые глубокие знания, они держались просто и избегали неестественности и наигранности. Это люди, которых Всевышний избрал для того, чтобы они стали сподвижниками Его Пророка и утверждали Его религию. Почитайте же их и помните об их достоинствах и заслугах. Идите по их следам, придерживайтесь, как можете, их нрава и их религии, ибо, поистине, они были на прямом пути».

Сподвижники соблюдали нормы Шариата и распространяли ислам по миру. Их эпоха — лучшая из эпох. Именно они научили мусульманскую общину Священному Корану, передали Сунну и рассказали всё, что им было известно о Посланнике Аллаха ﷺ. Их история — настоящий клад, вобравший в себя величайшие сокровища идейного и культурного наследия мусульманской общины, её знания и усердие на пути Всевышнего. Эти люди открывали для ислама новые земли, и именно они научили нас тому, как должны вести себя верующие с народами и общинами. Сменяющие друг друга поколения мусульман

[2] Абу ‘Абд-ар-Рахман ‘Абдаллах ибн Мас‘уд ибн Гафиль аль-Хузали — один из величайших и достойнейших сподвижников и приближённых Посланника Аллаха ﷺ. Принял ислам одним из первых. Был слугой, секретарём и товарищем Посланника Аллаха ﷺ. В его ведении находилась казна Куфы. Умер в Медине в 32 г. х. в возрасте около 60 лет.

находят в их славной истории то, что помогает им жить, показывает, как должны жить верующие, и не даёт им сбиться с прямого пути. Изучение истории сподвижников Посланника Аллаха ﷺ и его праведных халифов помогает мусульманам понять суть послания, которое они должны донести до человечества, а также свою роль в этом мире.

И теперь вашему вниманию предлагается вторая книга из серии «История Халифата», посвящённая личности и эпохе второго праведного халифа ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ — лучшего из сподвижников после Абу Бакра ас-Сыддика. Да будет доволен Аллах ими всеми!

Посланник Аллаха ﷺ велел нам следовать их примеру, их сунне, сказав: *«Вы должны следовать моей Сунне и сунне праведных халифов, ведомых правильным путём, после меня»* [Абу Дауд; Тирмизи].

Посланник Аллаха ﷺ также сказал: *«Берите пример с этих двоих — Абу Бакра и ‘Умара»* [Тирмизи].

До нас дошло множество хадисов о достоинствах ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ. Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Среди живших до вас были люди, вдохновляемые Всевышним, и если в моей общине есть такие, то это ‘Умар»* [Бухари].

Абу Хурайра ﷺ сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха ﷺ сказал: *“Однажды во сне я увидел себя у колодца, на краю которого стояла бадья, и я вычерпал столько воды, сколько пожелал Аллах. Потом эту бадью взял Ибн Абу Кухафа<sup>2</sup> и вытащил несколько бадей, однако, делая это, он проявил слабость<sup>3</sup>, за что Аллах простит его. Потом эта бадья превратилась в огромную кожаную бадью, которую взял Ибн аль-Хаттаб, и я не видел, чтобы кто-нибудь из предводителей людей черпал бы так, как это делал ‘Умар ибн аль-Хаттаб, продолжалось же это до тех пор, пока люди не*

---

<sup>2</sup> То есть Абу Бакр ﷺ: Абу Кухафа — кунья отца Абу Бакра.

<sup>3</sup> Имеется в виду кратковременность правления Абу Бакра.

*отогнали скот на отдых”» [Бухари, № 3682; Муслим, № 2392; Тирмизи, № 2290; Ахмад].*

‘Амр ибн аль-‘Ас<sup>[3]</sup> ﷺ передаёт, что как-то раз Пророк ﷺ поставил его во главе отряда, который должен был двинуться на Затас-Салясиль. ‘Амр сказал: «И я пришёл к нему и спросил: “Кого из людей ты любишь больше всех?” Он ответил: “Аишу”. Я спросил: “А из мужчин?” Он ответил: “Её отца”<sup>4</sup>. Я спросил: “А кого потом?” Он ответил: “Умара ибн аль-Хаттаба”, и назвал ещё несколько человек» [Муслим].

Жизнь ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, равно как и жизнь его великого предшественника Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ, — одна из золотых страниц исламской истории. Во всей истории человечества вряд ли можно отыскать вторую такую страницу — страницу, на которой уместилось столько веры, искренности, самоотверженности и беззаветной храбрости, страницу, вместившую такую героическую борьбу во имя высоких идеалов, торжества религии Всевышнего и её распространения. Поэтому я начал изучать его жизнь и его эпоху, пользуясь самыми разными источниками.

Собрав достаточно материала, я упорядочил и проанализировал его, чтобы проповедники ислама, хатыбы, учёные, политики, мыслители, военачальники, правители мусульман и искатели религиозного знания могли извлечь для себя пользу из собран-

[3] Абу ‘Абдаллах ‘Амр ибн аль-‘Ас ибн Ваиль ас-Сахми аль-Кураши — завоеватель Египта, один из самых благородных, уважаемых, решительных и дальновидных арабов, смелый военачальник и доблестный воин. Принял ислам после заключения Худайбийского мира. Пророк ﷺ назначил его командующим в битве при Затас-Салясиль и сделал его своим помощником в Омане. Во времена ‘Умара командовал войсками. ‘Умар ﷺ отправил его сначала в Палестину, а потом в Египет, и он завоевал его. Усман ﷺ отстранил его. Во времена смуты был на стороне Му‘авии и выступил как третейский судья. Во времена Му‘авии был наместником Египта до самой своей смерти в 43 г. х. Он умер в возрасте 90 лет.

<sup>4</sup> То есть Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ.

ного мною. Я лелеял надежду на то, что после ознакомления с жизнеописанием ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ у читателей, кем бы они ни были, появится желание следовать его примеру, Всевышний почтит их за это, и они окажутся в числе преуспевших.

Я описал жизнь ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ от рождения до гибели, рассказав о его происхождении, семье и жизни в доисламские времена, а также о принятии им ислама и о его переселении, о влиянии Корана и общения с Посланником Аллаха ﷺ на формирование его личности. Я описал его участие в военных походах и его общественную жизнь во времена Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ. Я привёл историю его прихода к власти и разъяснил принципы, которыми он руководствовался в своём правлении.

Из первых глав книги вы узнаете о том, какой характер был у ‘Умара, как он относился к членам своей семьи и к членам семьи Посланника Аллаха ﷺ, а также о его привычках, поведении, отношениях с людьми. Вы узнаете о его богообязанности, честности, ответственности, стремлении к справедливости и заботе о пастве, которые побуждали его не только трудиться не покладая рук во благо своих единоверцев и всех, кто жил под сенью огромного исламского государства, но и навещать мусульман, заботиться о вдовах и сиротах, наблюдать за торговцами на рынках и ходить по городу по ночам, чтобы знать, что происходит в его владениях.

Вы узнаете о том, какое внимание уделял ‘Умар знанию. Он не только заботился о распространении религиозного знания и просвещении мусульман, но и превратил Медину в центр религиозного образования и издания фетв. В эпоху ‘Умара по его велению было построено множество мечетей, которые стали центрами исламского призыва и просвещения. Хотя большинство сподвижников жили в Медине, ‘Умар послал некоторых из них в отдалённые области исламского государства, чтобы они обучали людей Книге Аллаха и Сунне Пророка ﷺ и отвечали на их вопросы.

Вы узнаете о том, как ‘Умар поклонялся Господу, поминал Его, стремился к Его довольству и боялся Его гнева, побуждал к одобряемому Шариатом и удерживал от порицаемого, применял установленные Шариатом наказания и следил за соблюдением законов Всевышнего в своём государстве.

Вы также узнаете о любви ‘Умара к поэзии и поощрении им праведных и талантливых поэтов, стихи которых способствовали повышению нравственности людей и укреплению их веры.

Вы узнаете о подходе ‘Умара к судопроизводству и о принципах, которыми он руководствовался при назначении судей, а также об усовершенствованиях, которые он внёс в финансовую систему исламского государства.

Вы узнаете о военных походах, предпринятых по велению ‘Умара, о славных подвигах мусульман, совершённых с его благословения, и о том, какие земли и области были открыты для ислама в его эпоху. Я рассказал о крупных сражениях, которые произошли во время правления ‘Умара, об их исходах и последствиях.

Я упомянул об иджтихадах ‘Умара и его мнениях по вопросам фикха, в которых среди учёных существуют разногласия.

Вы также узнаете об отношениях ‘Умара со своими наместниками, о том, как строго спрашивал он с них и какие наставления давал им, а также о том, какими принципами он руководствовался при назначении наместников.

Вы узнаете об обстоятельствах трагической гибели праведного халифа ‘Умара и о том, как прошли последние дни его земной жизни.

Об этом и многом другом вы узнаете, если будет на то воля Всевышнего, из этой книги.

*О Аллах, я прошу Тебя сделать мой труд  
полезным для мусульман!*

*О Аллах, мы просим Тебя о том, что поможет нам сискать  
Твою милость и Твоё прощение, мы просим Тебя помочь нам  
в совершении благих дел и уберечь нас от всякого греха!*

*О Аллах, мы просим у Тебя верного руководства,  
богобоязненности, целомудрия и достатка!*

**Господь наш — Тот, Кто придал  
обличие всякой вещи, а затем  
указал всему путь.**

Сура 20 «Та Ха», аят 50

قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ  
خَلْقَهُرُثُمْ هَدَى



*О Аллах, поистине, мы просим у Тебя полезного  
знания и помощи в благих делах!*

**Он — Тот, Кто является Богом  
на небесах и на земле. Он — Му-  
дрый, Знающий.**

**Благословен Тот, Кому при-  
надлежит власть над небесами,  
землёй и тем, что между ними.  
У Него — знание о Часе, и к Не-  
му вы будете возвращены.**

Сура 43 «Украшения», аяты 84–85

وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ إِلَهٌ وَفِي  
الْأَرْضِ إِلَهٌ وَهُوَ الْحَكِيمُ  
الْعَلِيمُ

وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِنْدَهُ عِلْمٌ  
السَّاعَةُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ



**А тех, которые уверовали и со-  
вершали праведные деяния, Ал-  
лах введёт в Райские сады, в кото-  
рых текут реки. Воистину, Аллах  
поступает так, как пожелает.**

Сура 22 «Паломничество», аят 14

إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا  
الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا  
الْأَنْهَرُ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ



**Часть первая**

**‘Умар в Мекке**

## Глава первая

### Краткая биография 'Умара ибн аль-Хаттаба

Его звали 'Умар ибн аль-Хаттаб ибн Нуфайль ибн 'Абд-аль-'Узза ибн Риях ибн 'Абдаллах ибн Курт ибн Разах ибн 'Ади ибн Ка'б ибн Люайй ибн Галиб ибн Фихр аль-'Адви аль-Кураши . У них с Посланником Аллаха  был общий предок — Ка'б ибн Люайй.

Он носил кунью Абу Хафс, и у него было прозвище *аль-Фарук* — ‘различающий’. Посредством него Всевышний Аллах провёл разграничительную линию между верой и неверием.

Он родился на тринадцать лет позже, чем Посланник Аллаха . 'Умар  был светлокожим. Он был красив лицом. У него были крупные кисти рук и ступни. Он был худым, крепким и очень высоким, так что, когда он шёл, казалось, что он едет верхом. Он был очень сильным и строгим. Он красился хной. У него были длинные усы. Он ходил очень быстро, обладал громким голосом, а если наносил удар, то удар получался сильным.

Отцом 'Умара  был аль-Хаттаб ибн Нуфайль, а дедом — Нуфайль ибн 'Абд-аль-'Узза, к которому курайшиты часто обращались, прося рассудить их и вынести решение по их делу. Матерью 'Умара  была Хантама бинт Хашим ибн аль-Мугира. Говорили также, что она была сестрой Абу Джахля, однако большинство историков считают, что она приходилась ему двоюродной сестрой.

Если говорить о жёнах и детях 'Умара , то во времена невежества он женился на Зайнаб бинт Маз'ун, сестре 'Усмана ибн Маз'уна, и она родила ему 'Абдаллаха, 'Абд-ар-Рахмана-старшего

и Хафсу. Он также женился на Муляйке бинт Джаруль, которая родила ему 'Убайдаллаха. Позже он развёлся с ней, и она вышла замуж за Абу аль-Джахма ибн Хузайфу. 'Умар  также женился на Курайбе бинт Абу Умаяя аль-Махзуми и спустя некоторое время развёлся с ней, и после него она вышла замуж за 'Абд-ар-Рахмана ибн Абу Бакра<sup>[4]</sup>. 'Умар  также женился на Умм Хаким бинт аль-Харис ибн Хишам. Это произошло после того, как её муж 'Икрима ибн Абу Джахль погиб в Шаме. Она родила ему Фатыму. Позже он развёлся с ней (согласно другой версии, он не давал ей развода) и женился на Джамиле бинт 'Асым ибн Сабит ибн Абу аль-Аклях из племени аус. Он также женился на 'Атике бинт Зайд ибн 'Амр ибн Нуфайль, которая до этого была женой 'Абдаллаха ибн Абу Бакра. После гибели 'Умара  на ней женился аз-Зубайр ибн аль-'Аввам<sup>[6]</sup>. Говорят, что она была матерью его сына 'Ияды. А Аллах знает обо всём лучше.

'Умар  также посватался к Умм Кульсум, дочери 'Али ибн Абу Талиба<sup>[7]</sup> от Фатымы. 'Умар  привлекла эта девушка из-

[4] 'Абд-ар-Рахман ибн Абу Бакр ас-Сыддик аль-Кураши ат-Тамими — сподвижник и бесстрашный воин. Участвовал в сражении при Ямаме и военных походах в Африку. Вошёл в завоёванный Египет. Участвовал в Верблюжьей битве вместе со своей родной сестрой 'Аишей<sup>[5]</sup>, матерью верующих. Не приносил присягу Язиду. Умер до того, как завершилась присяга.

[5] 'Аиша бинт Абу Бакр — дочь Абу Бакра ас-Сыддика и супруга Пророка Мухаммада . Он женился на ней за два года до переселения в Медину в месяце шавваль. Однако супружескую жизнь они начали только в месяце шавваль 2 г. х., когда ей было 9 лет. Когда Пророк Мухаммад  скончался, ей было всего восемнадцать лет. Из всех его жён только она была девственницей. Когда она попросила Посланника Аллаха  дать ей кунью, он назвал её Умм 'Абдаллах по имени 'Абдаллаха ибн аз-Зубайра, который был сыном её сестры Асмы бинт Абу Бакр. Она была одной из самых образованных сподвижниц, прекрасно разбиралась в тонкостях мусульманского права, хорошо знала историю и обычаи арабов и пересказывала много хадисов. Когда невежественные люди обвинили её в совершении прелюбодеяния, Всеышний Аллах ниспоспал в её оправдание десять аятов из суры 24 «Свет». Посланник Аллаха  скончался и был похоронен в её доме. Она умерла в ночь на вторник, 17 числа месяца рамадан 57 или 58 г. х. Погребальной молитвой руководил Абу Хурайра, после чего она была похоронена на кладбище Аль-Баки'.

[6] Абу 'Абдаллах аз-Зубайр ибн аль-'Аввам ибн Хувайлид аль-Кураши аль-Асади — «апостол» Посланника Аллаха  и его двоюродный брат (сын его тётки по отцу Сафии). Один из десяти обрадованных благой вестью о Рае. Один из шести сподвижников, назначенных 'Умаром, которые советовались о выборе халифа, исполняя его последнюю волю. Принял ислам в возрасте двенадцати лет. Совершил два переселения. Участвовал в нескольких битвах.

Его предательски убил Ибн Джурмуз, когда он возвращался домой после Верблюжьей битвы в 36 г. х. Ему тогда было 67 лет.

[7] 'Али ибн Абу Талиб был первым ребёнком, принявшим ислам, и впоследствии стал четвёртым праведным халифом. Правил с 35 по 40 гг. х. Он приходился Посланнику Аллаха ﷺ двоюродным братом и зятем. Он женился на его дочери Фатыме в месяце рамадан 2 г. х., когда ему было 20 лет. Он принимал участие во всех сражениях и военных походах Посланника Аллаха ﷺ, кроме похода на Табук, во время которого он управлял Мединой. Во время утренней молитвы в Куфе он был смертельно ранен злоумышленником по имени 'Абд-ар-Рахман ибн Мульджам. Скончался в пятницу, 17 числа месяца рамадан 40 г. х.

за её родства с Посланником Аллаха ﷺ, и он посватался к ней. 'Али выдал её за него, и она родила ему Зайда и Рукайю. 'Умар ﷺ также женился на Люхье, женщине из Йемена, и она родила ему 'Абд-ар-Рахмана-младшего (или 'Абд-ар-Рахмана-среднего). Аль-Вакиди утверждал, что она была наложницей, а не женой. Говорят также, что у него была наложница по имени Фуказха, которая родила ему Зайнаб. Аль-Вакиди сказал, что она была самой младшей из его детей. Всего у 'Умара ﷺ было в разное время семь жён и тринадцать детей: сыновья — Зайд-старший, Зайд-младший, 'Асым, 'Абдаллах, 'Абд-ар-Рахман-старший, 'Абд-ар-Рахман-средний, 'Абд-ар-Рахман-младший, 'Убайдаллах и 'Ияд, дочери — Хафса, Рукайя, Зайнаб и Фатыма.

Передают следующую историю. 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ развёлся со своей женой — матерью его сына 'Асыма. Спустя некоторое время он встретил её в долине Мухассир. Она несла сына на руках. А к этому времени мальчик уже был отнят от груди и мог ходить. Он взял его и потянул к себе, собираясь забрать его у неё. Она тянула ребёнка к себе, а 'Умар — к себе. Мальчику стало больно, и он расплакался. Тогда 'Умар сказал ей: «Я имею больше прав на сына, чем ты». После этого он пошёл к Абу Бакру ﷺ, чтобы отсудить у неё мальчика, но Абу Бакр ﷺ сказал: «Её запах и её объятия лучше для него, чем ты, до тех пор пока он не вырастет и не выберет самостоятельно, с кем ему оставаться». А в другой версии Абу Бакр ﷺ сказал: «Она добнее, ласковее, милосерднее, внимательнее и заботливее, чем ты, и она имеет больше прав на своего сына до тех пор, пока не выйдет замуж».

'Умар женился ради того, чтобы у него было много детей. Сам 'Умар признавался, что женится не ради удовлетворения страсти, а в надежде, что Аллах дарует ему детей, которые будут поминать Его.

Около половины жизни 'Умара прошло в доисламские времена. Он рос так же, как и его соплеменники-курайшиты. Однако он отличался от них тем, что научился читать, а обученных грамоте среди арабов того времени было очень мало.

Он с детства привык к ответственности. Его жизнь была суровой. Его воспитывали в строгости, и он не видел ни роскоши, ни богатства. Его отец аль-Хаттаб был очень жёстким человеком, и, ещё будучи мальчиком, 'Умар пас его верблюдов. Жестокость отца оставила глубокий след в душе 'Умара, и впоследствии он часто вспоминал об этом. 'Абд-ар-Рахман ибн Хатыб передаёт: «Однажды, когда я был с 'Умаром ибн аль-Хаттабом в Даджнане, он сказал: «Я пас верблюдов аль-Хаттаба в этом месте. А он был человеком грубым и жестоким. Иногда я пас верблюдов, а иногда рубил дрова»».

А Са'ид ибн аль-Мусайяб сказал: «'Умар отправился в хадж и, добравшись до Даджнана, сказал: «Нет божества, кроме Аллаха Возвышенного, Великого, Дарующего что пожелает и кому пожелает... Я пас верблюдов аль-Хаттаба в этой долине, одетый в шерстянную одежду. А он был человеком жёстким, изнурял меня работой, бил, если я делал что-то не так, а по вечерам я оставался наедине с Всевышним». После этого он сказал:

Ничто из того, что ты видишь, неечно.  
Останется Бог, и уйдут сыновья и богатство.  
Хурмуза не спасли его сокровища,  
'Адиты хотели житьечно, но у них ничего не вышло,  
И даже у Сулеймана, которому ветер послушен был,  
И люди, и джинны, — никто из них не жилечно.  
Где теперь владыки великие,  
К которым со всех сторон шли делегации?  
Это источник, из которого пил каждый живший до нас,  
И нам из него испить непременно придётся».

'Умар  пас верблюдов не только своего отца, но и своих тёлок по материнской линии из бану Махзум. Об этом рассказал сам 'Умар  уже после того, как он стал халифом.

Мухаммад ибн 'Умар аль-Махзуми передаёт со слов своего отца: «Однажды 'Умар  объявил о том, что люди должны собраться на молитву не в обычное время, и они стали восклицать: “Аллах велик!” Когда люди собрались, 'Умар  взошёл на минбар, восхвалил Аллаха должным образом, призвал благословения на Пророка  и сказал: “О люди! Я пас верблюдов для своих тёлок по матери из бани Махзум, и они давали мне горсть фиников или изюма, и больше я ничего не получал целый день”. Сказав это, он спустился с минбара. 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф<sup>[8]</sup> сказал ему: “О повелитель верующих, ты лишь принизил себя!” 'Умар  сказал: “Горе тебе, о Ибн 'Ауф! Я остался наедине с самим собой, и душа моя сказала мне: вот ты повелитель верующих — кто же лучше тебя? И мне захотелось поставить её на место”».

Вне всяких сомнений, это нелёгкое занятие сделало 'Умара  выносливым, сильным и терпеливым, ведь он пас верблюдов, а не овец, а это требовало большой физической силы. 'Умар  с ранних лет занимался борьбой, ездил на лошади, знакомился с поэзией арабов и сам сочинял стихи. Он интересовался историей своего народа и посещал ярмарки арабов, например 'Укказ, Джунну и Зуль-Маджаз. Он не только получал пользу от торговли, но и узнал немало о славных подвигах арабов и их скверных деяниях, об их

[8] Абу Мухаммад 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф аз-Зухри аль-Кураши — один из величайших сподвижников. Один из десяти обрадованных благодой вестью о Рае. Один из шести участников совета. Принял ислам одним из первых. Был очень щедрым. Выделялся своим умом и смелостью. Родился через десять лет после «года слона». Участвовал в битве при Бадре и остальных битвах и был ранен в битве при Ухуде. Разбогател за счёт торговли. Часто раздавал милостыню и расходовал своё богатство на пути Аллаха. Умер в 31 г. х. в Медине.

войнах и важных событиях, которые происходили с ними, поскольку на ярмарках выступали известнейшие поэты и ораторы арабов тех времён. Они описывали эти события в своих стихах и вдохновленных речах. Благодаря этим ежегодным ярмаркам арабы не забывали свою историю, однако те же ярмарки порой становились искрами, из-за которых разгорались войны, как было, например, с войнами, названными «войнами нечестия».

'Умар  занялся торговлей и стал одним из самых состоятельных людей в Мекке. Он отправлялся в разные области для торговли и узнал много нового во время своих поездок. Летом он отправлялся в Шам, а зимой — в Йемен. Он занял видное место в мекканском обществе и принимал активное участие в его жизни. Происхождение помогло ему в этом, поскольку его дедом был Нуфайль ибн 'Абд-аль-'Узза, который пользовался большим авторитетом среди соплеменников, а его более дальним предком был Ка'б ибн Люайй, который также пользовался почётом и уважением среди арабов: они вели свою историю от года его кончины. Происхождение и личные достоинства и заслуги принесли 'Умару  уважение соплеменников и высокое положение, которое он занимал среди них. Ибн Са'д утверждает, что в доисламские времена люди обращались к 'Умару со своими тяжбами.

'Умар  был мудрым, красноречивым, проницательным, сильным, выдержаным, благородным человеком, и в споре он умел ясно излагать свои аргументы и обосновывать свои утверждения. Благодаря этим качествам он стал послом курайшитов и не раз выступал в качестве посредника между курайшитами и другими племенами. Если между курайшитами и представителями другого племени возникал конфликт, они посыпали на переговоры 'Умара ибн аль-Хаттаба , и когда кто-то пробовал порицать их или превозноситься над ними, они также обращались к 'Умару , и у него всегда находился достойный ответ на подобные выпады.

Он защищал обычай арабов и всё то, что было для них привычным. 'Умар  был очень искренним по натуре человеком, что заставляло его горячо отстаивать то, во что он верил. В самом начале исламского призыва 'Умар  пытался бороться с новой

религией, которая, как он сразу понял, представляла несомненную опасность для уклада жизни, к которому привыкли арабы за много лет и согласно которому Мекка занимала особое место в сердцах арабов. Возвеличивание арабами Мекки, Заповедной мечети и Каабы имело следствием особое отношение арабов и к племени курайш, которое неизменно ассоциировалось у них с Меккой и её святынями. Этот уклад был причиной процветания и богатства курайшитов. Именно по этой причине мекканцы старались всеми силами остановить распространение ислама и притесняли слабых, не обладавших властью и влиянием мусульман, и 'Умар  был среди тех, кто преследовал новообратившихся с особой жестокостью.

Однажды он бил плетью рабыню, принявшую ислам, до тех пор, пока рука у него не заболела и плеть не выпала из неё. Абу Бакр, увидев это, купил рабыню и отпустил её на волю.

'Умар  хорошо знал, какой была жизнь арабов и их обычай в доисламские времена, и самозабвенно защищал всё то, что было для них дорого и значимо. Однако, когда он принял ислам, он сразу же увидел его красоту и его истинную сущность. Он увидел огромную разницу между верой и неверием, прямым путём и заблуждением, истиной и ложью, потому что ему было с чем сравнивать. Поэтому 'Умар  и произнёс свою знаменитую фразу: «Узлы ислама развязутся один за другим, когда появятся в исламе те, кто не знал джахилии».

## Глава вторая

### Принятие ислама и переселение

Лёд в сердце ‘Умара  начал таять в тот день, когда он впервые увидел, как курайшитки покидают родные края и уезжают в чужую и далёкую землю из-за того, как поступали с ними он и ему подобные. Он начал испытывать угрызения совести из-за того, что сотворил со своими соплеменницами, и почувствовал жалость к ним. Поэтому он даже ощущал потребность сказать им что-нибудь доброе, чего никогда не делал прежде.

Умм ‘Абдаллах бинт Абу Хантама рассказывала: «Клянусь Аллахом, мы собирались переехать на землю Эфиопии. ‘Амир ушёл за какими-то нашими вещами. И вот пришёл ‘Умар ибн аль-Хаттаб и встал надо мной. Он ещё тогда был язычником, и больше всего нам доставалось как раз от него. Он спросил: “Уезжаете, Умм ‘Абдаллах?” Я сказала: “Да, клянусь Аллахом! Мы отправляемся на землю Аллаха. Вы нас мучили, обижали, так что мы уезжаем, пока Аллах не облегчит наше положение”. Он сказал: “Да сопутствует вам Аллах!” Я увидела в нём мягкость, которую я раньше не замечала за ним. Потом он ушёл. Мне показалось, что он огорчён нашим отъездом. Пришёл ‘Амир с тем, за чем ходил. Я сказала ему: “О Абу ‘Абдаллах! Если бы ты видел ‘Умара , который подходил только что, его жалость и печаль из-за нас”. Он сказал: “Ты надеешься, что он

примет ислам?” Я ответила: “Да”. Он сказал: “Тот, кого ты видела, примет ислам не раньше, чем его осёл!”»

Этот случай произвёл на ‘Умара ﷺ неизгладимое впечатление. Он почувствовал себя неуютно, задумался о том, что творил. Он видел, какие страдания причиняются последователям новой религии и через какие испытания им приходится проходить. И тем не менее они остаются стойкими и не желают отречься от своей религии.

Он почувствовал горечь. Его охватила печаль. Спустя некоторое время после этого события ‘Умар ﷺ принял ислам благодаря мольбе, с которой обратился к Всевышнему Посланник Аллаха ﷺ: «О Аллах, укрепи ислам посредством того из этих двоих — Абу Джахля ибн Хишама и ‘Умара ибн аль-Хаттаба, — кого Ты любишь больше!» Оказалось, что Всевышний Аллах пожелал привести в ислам ‘Умара ﷺ...

Достоверные хадисы указывают на то, что иногда джинны, по воле Всевышнего, принимают участие в наставлении людей на истинный путь. В «Сахихе» аль-Бухари упоминается о том, что ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ спросил человека, который был прорицателем во времена невежества, о самом удивительном из того, что приносил ему его джинн (женского пола), и он ответил: «Однажды, когда я был на рынке, она явилась ко мне напуганная...» Она упомянула о слабости и отчаянии джиннов. Далее, согласно Ибн Касиру, бывший прорицатель рассказал, что, когда он спал возле идолов, один человек привёл телёнка и зарезал его, и из телёнка раздался голос, провозгласивший, что нет божества, кроме Аллаха, и возвестивший о пришествии Пророка ﷺ.

О причинах принятия ислама ‘Умаром ﷺ передаётся много сообщений, большинство из которых недостоверны. Что же касается самого принятия ислама, то оно произошло следующим образом.

Курайшиты собрались и договорились убить Посланника Аллаха ﷺ. Они сказали: «Кто убьёт Мухаммада?» ‘Умар ﷺ сказал: «Я». Они сказали: «Хорошо, пусть это будешь ты».

И вот однажды ‘Умар вышел из дома, опоясавшись своим мечом, направляясь к Посланнику Аллаха и группе его сподвижников, которые собрались в доме аль-Аркана на холме Сафа. Вместе с Пророком ﷺ были его дядя Хамза ибн ‘Абд-аль-Мутталиб ﷺ, Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ, а также ‘Али ибн Абу Талиб ﷺ и ещё около сорока мужчин и женщин из числа среди мусульман, которые остались вместе с Пророком в Мекке и не уехали в Эфиопию. Его встретил Ну‘айм ибн ‘Абдаллах и спросил: «Куда направляешься, о ‘Умар?» Он ответил: «Иду к Мухаммаду, этому еретику, который разобощил курайшитов, глумился над их верованиями, оскорбил их религию и поносил их богов. Я его убью!» Ну‘айм сказал ему: «Клянусь Аллахом, твоя душа ввела тебя в заблуждение, о ‘Умар! Ты думаешь, что банде ‘Абд-Манаф позволят тебе ходить по земле, если ты убьёшь Мухаммада? Может, ты вернёшься к членам своей семьи и разберёшься с ними?» Он спросил: «Кто из членов моей семьи?» Тот ответил: «Твой зять, он же твой двоюродный брат, и твоя сестра».

Когда ‘Умар ﷺ услышал о том, что его сестра и её муж приняли ислам, его охватил гнев. Он пришёл к ним домой и постучал в дверь. Они спросили: «Кто там?» Он ответил: «Ибн аль-Хаттаб». А они в это время читали Коран со свитка. Услышав шаги ‘Умара ﷺ, те, кто был в доме, поспешили спрятаться и забыли убрать свиток. Когда ‘Умар ﷺ вошёл, Фатыма поняла по его лицу, что он пришёл не с добром, и убрала свиток под своё бедро.

‘Умар ﷺ спросил: «Что это за бормотание я у вас слышал?» Они ответили: «Мы просто разговаривали друг с другом». Он спросил: «Может быть, вы стали вероотступниками?» В ответ его зять сказал: «О ‘Умар ﷺ, скажи, а что если истина не в твоей религии?» Тогда ‘Умар ﷺ бросился на своего зятя и стал жестоко избивать его. Сестра оттащила его от своего мужа, но ‘Умар ﷺ ударил и её, отчего по лицу её потекла кровь. В гневе она воскликнула: «О враг Аллаха! Ты бьёшь меня за то, что я верю в Единственного Бога?!» Он сказал: «Да!» Тогда она воскликнула: «Делай что хочешь! Я свидетельствую, что нет божества, кроме Аллаха,

и что Мухаммад — Посланник Аллаха! Мы приняли ислам, даже если тебе это и не по душе!» Услышав эти слова, 'Умар  одумался, пожалел о содеянном, отпустил её мужа и сел. Он сказал: «Дайте мне почтить этот ваш свиток». Его сестра сказала: «Я не сделаю этого». 'Умар  сказал: «Горе тебе! Сказанное тобой запало мне в сердце. Дай же мне посмотреть на этот свиток, и я обещаю, что верну его тебе в целости и сохранности». Она сказала: «Ты нечист, а к нему могут прикасаться только очищенные. Иди же соверши полное или частичное омовение». 'Умар  вышел, совершил полное омовение и вернулся к сестре. Она подала ему свиток, в котором была сура «Та, Ха». Он увидел в нём «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного», и, когда его взгляд упал на слова «Милостивого, Милосердного», он зарычал и отбросил свиток, но потом взял себя в руки, поднял свиток и начал читать:

**Та. Ха.**



**Мы ниспослали тебе Коран не для того, чтобы ты стал несчастен,**

مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ

**а только в качестве назидания для тех, кто страшится.**

إِلَّا تَذَكِّرَةً لِمَنْ تَخَفَّىٰ

**Это — Ниспослание от Того, Кто сотворил землю и высокие небеса.**

تَبَرِّيلاً مِمَّنْ حَلَقَ الْأَرْضَ

وَالسَّمَوَاتِ الْعُلَىٰ

**Милостивый вознёсся на Трон.**

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَىٰ

**Ему принадлежит то, что на небесах, и то, что на земле, и то, что между ними, и то, что под грунтом.**

لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ

وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا حَتَّى الْرَّئِيْسِ

**Если даже ты будешь говорить громко, Ему всё равно известно тайное и скрытое.**

وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ أَسْرَارَ  
وَأَخْفَى ﴿٧﴾

**Аллах — Тот, кроме Которого нет иного божества и у Которого самые прекрасные имена.**

اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ  
الْحُسْنَى ﴿٨﴾

Сура 20 «Ta Xa», аяты 1–8

Прочитав эти аяты, он воскликнул: «И от этого побежали курайши?» Потом он дошёл до слов Всеевышнего:

**Воистину, Я — Аллах! Нет божества, кроме Меня. Поклоняйся же Мне и совершай молитву, чтобы помнить обо Мне.**

إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي  
وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴿٩﴾

**Я едва ли не скрываю Час от Самого Себя, но он непременно настанет, чтобы каждому человеку воздали тем, к чему он стремился.**

إِنَّ الْسَّاعَةَ إِاتِيَّةٌ أَكَادُ أَخْفِيَهَا  
لِتُجَزَّى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى ﴿١٠﴾

**Пусть не отворачивает тебя от него тот, кто не верует в него и потакает своим желаниям, а не то ты погибнешь.**

Сура 20 «Ta Xa», аяты 14–16

فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا  
وَاتَّبِعْ هَوْلَهُ فَتَرَدَّى ﴿١١﴾

Прочитав их, ‘Умар ﷺ сказал: «Люди не должны поклоняться никому, кроме Того, Кто произнёс эти слова! Отведите меня к Мухаммаду!» Услышав слова ‘Умара ﷺ, Хаббар ﷺ вышел из своего убежища и сказал: «Радуйся, о ‘Умар. Поистине, я надеюсь, что это тебя касалась мольба Посланника Аллаха ﷺ, с которой он обратился к Аллаху в четверг ночью, когда сказал: “О Аллах,

укрепи ислам 'Умаром ибн аль-Хаттабом или Абу Джахлем ибн Хишамом!» 'Умар  сказал: «Скажите мне, где Мухаммад». Убедившись, что он искренне желает принять ислам, они ответили: «Он в доме в нижней части Сафы».

'Умар  взял свой меч и отправился к Посланнику Аллаха . Когда он постучал в дверь, люди, собравшиеся в доме, испугались и никто не решался открыть дверь, поскольку знали, что он крайне враждебно настроен по отношению к Посланнику Аллаха . Увидев, что люди испугались, Хамза спросил: «Что с вами?» Они ответили: «Там 'Умар ибн аль-Хаттаб!» Хамза переспросил: «'Умар ибн аль-Хаттаб? Откройте ему, ибо, если Аллах желает ему блага, он примет ислам, а если Он желает ему иной участи, то нам не составит труда убить его». Они открыли дверь, и Хамза вместе с другим человеком сразу же взяли его за руки и так подвели к Посланнику Аллаха . Посланник Аллаха  сказал: «*Отпустите его*». После этого Посланник Аллаха  поднялся, взялся за его одежду и сильно встряхнул его со словами: «*Что привело тебя сюда, о Ибн аль-Хаттаб? Клянусь Аллахом, мне кажется, ты не успокоишься до тех пор, пока Аллах не покарает тебя!*» 'Умар  сказал: «О Посланник Аллаха, я пришёл, чтобы уверовать в Аллаха, Его Посланника и то, с чем пришёл ты от Аллаха!» Посланник Аллаха  сказал: «*Аллах велик!*» — после чего сообщил тем, кто был в это время в доме, что 'Умар ибн аль-Хаттаб принял ислам. Сподвижники, услышав эту новость, вскочили со своих мест. Они поняли, что теперь, когда Хамза и 'Умар (да будет доволен Аллах ими обоими) приняли ислам, силы стали равными и эти двое непременно будут защищать Посланника Аллаха .

'Умар  принял ислам со всей искренностью, на которую только был способен, и сразу же начал трудиться во имя ислама и способствовать его распространению и укреплению. Он сказал: «О Посланник Аллаха, разве мы не придерживаемся истины, хоть живые, хоть мёртвые?» Посланник Аллаха  ответил: «*Да, клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, вы придерживайтесь истины, хоть живые, хоть мёртвые!*» 'Умар  спросил: «Так что же мы тогда скрываемся? Клянусь Тем, Кто послал те-

бя с истиной, мы выйдем открыто!» Посланник Аллаха ﷺ к тому времени также считал, что пришло время для открытого призыва, поскольку ислам уже достаточно укрепился для того, чтобы защищать себя. И он разрешил мусульманам перестать скрывать свою веру. Вскоре Посланник Аллаха ﷺ вышел в сопровождении двух рядов мусульман. В одном ряду шёл Хамза ﷺ, а в другом ‘Умар ﷺ. Они направились в Заповедную мечеть и вошли туда. Когда курайшиты увидели Хамзу и ‘Умара ﷺ, они опечалились так, как не печалились никогда ранее. В тот день Посланник Аллаха ﷺ назвал ‘Умара ﷺ аль-Фарук.

Итак, Всевышний Аллах укрепил ислам посредством ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, который обладал неукротимой энергией. Они с Хамзой защищали Посланника Аллаха ﷺ и мусульман. ‘Умар бросил вызов курайшитам и после стычек с ними всё-таки совершил молитву у Каабы вместе с мусульманами. ‘Умар ﷺ рассказывает: «Мне хотелось видеть не мусульман, а язычников, [чтобы объявить о своём исламе], и я отправился к моему дяде по матери Абу Джахлю ибн Хишаму. Я постучал в дверь. Он спросил: “Кто это?” Я ответил: “Иbn аль-Хаттаб”. Он вышел ко мне, и я сказал: “Ты знаешь, что я принял ислам?” Он сказал: “Ты правда это сделал?” Я ответил: “Да”. Он сказал: “Ну и напрасно!” — и закрыл дверь перед моим носом. Я сказал себе: “Этот никому ничего не расскажет”. Тогда я отправился к другому знатному курайшиту. Я постучал в дверь. Он спросил: “Кто это?” Я ответил: “Иbn аль-Хаттаб”. Он вышел ко мне, и я сказал: “Ты знаешь, что я принял ислам?” Он сказал: “Ты правда это сделал?” Я ответил: “Да”. Он сказал: “Ну и напрасно!” — и закрыл дверь перед моим носом. Я сказал себе: “Этот никому ничего не расскажет”. Тогда один человек спросил меня: “Ты хочешь, чтобы все узнали о том, что ты принял ислам?” Я ответил: “Да”. Он сказал: “Когда люди соберутся в Хиджре, подсядь к Джамилию ибн Ма‘мару аль-Джумахи и спроси его, знает ли он о том, что ты принял ислам”. Я так и сделал, и тогда он закричал во всю силу лёгких: “Иbn аль-Хаттаб стал отступником!” После этого люди набросились на меня. Они били меня, а я бил их».

'Абдаллах ибн 'Умар рассказывает: «Когда мой отец 'Умар принял ислам, он спросил: "Кто из курайшитов более подходит для распространения сообщения?" Ему ответили: "Джамиль ибн Ма'мар аль-Джумахи". Он отправился к нему. Я пошёл следом за ним посмотреть, что он будет делать. Тогда я был уже достаточно взрослым, чтобы понимать всё, что происходило вокруг. Он пришёл к нему и сказал: "Знаешь ли ты, о Джамиль, что я принял ислам и теперь исповедую религию Мухаммада?" Клянусь Аллахом, он даже не ответил ему, а побежал, схватив свой плащ. 'Умар последовал за ним, а я последовал за отцом. Джамиль подошёл к двери мечети и во весь голос закричал: "О собрание курайшитов! (Они сидели на месте своих собраний у двери Каабы.) 'Умар ибн аль-Хаттаб отступил от истинной веры!" А 'Умар, стоявший за его спиной, сказал: "Это вздор! Я принял [истину] ислама, засвидетельствовал, что нет божества, кроме Аллаха, и что Мухаммад — Его раб и посланник". Они все бросились на него. Он дрался с ними, пока солнце не стало над их головами. Он окончательно обессилел и сел. Они встали над его головой, а он сказал: "Делайте, что хотите! Я клянусь Аллахом, что если бы нас было триста мужчин, мы с вами могли бы поспорить". Когда это происходило, пришёл шейх из курайшитов, на котором был широкий плащ и расшитая рубашка, остановился возле них и спросил: "В чём дело?" Они ответили: "'Умар отрёкся от нашей веры!" Он сказал: "Ну и что? Человек сделал свой выбор. А чего вы добиваетесь? Думаете, что бану 'Ади ибн Ка'б отадут вам своего соплеменника просто так? Оставьте человека в покое!" И, клянусь Аллахом, они оставили его, отшатнувшись так, что мне показалось, будто с него сняли покрывало. Я спросил отца, когда он переехал в Медину: "Отец мой! Кто тот человек, который прогнал от тебя людей в Мекке в тот день, когда ты принял ислам и когда они дрались с тобой?" Он ответил: "Это был, сынок, аль-'Ас ибн Ваиль ас-Сахми"».

'Абдаллах ибн Мас'уд  сказал: «После того, как ислам принял 'Умар , мы постоянно набирали силу. Мы не могли молиться у Каабы и совершать обход вокруг неё до тех, пока ислам не при-

нял ‘Умар ﷺ, а когда он принял ислам, мы дрались с ними до тех пор, пока они не оставили нас в покое, после чего мы стали молиться у Каабы и совершать обход вокруг неё».

Сухайб ибн Синан ар-Руми ﷺ сказал: “После того как ‘Умар ﷺ принял ислам, эту религию стали исповедовать открыто и призывать к ней стали открыто, а мы усаживались вокруг Каабы, и совершали обходы вокруг неё, и требовали справедливости от тех, кто обижал нас, и отвечали на некоторые обиды тем же”.

‘Умар ﷺ принял ислам в месяце зульхиджжа 6 года пророческой миссии Мухаммада ﷺ. Он принял ислам через три дня после Хамзы. ‘Умар ﷺ рассказывал: «Когда я принял ислам, с Посланником Аллаха ﷺ было всего тридцать девять мужчин, и я стал сороковым. Аллах укрепил и утвердил свою религию». Сообщается, что мусульман было сорок или сорок с небольшим мужчин и одиннадцать женщин, однако ‘Умар ﷺ не знал их всех по именам, потому что большинство из них скрывали свой ислам, опасаясь преследований со стороны язычников. Что же касается женщин, то ‘Умар ﷺ не включил их в число принявших ислам только потому, что принятие ими ислама не приносило ему силу, поскольку женщины были слабыми созданиями.

Когда Аллах разрешил мусульманам переселиться в Медину, все переселялись тайно, стараясь покинуть город незамеченными, за исключением ‘Умара ﷺ. Приняв решение переселиться, он взял меч, лук и стрелы, совершил обход вокруг Каабы, а потом пришёл в место собрания курайшитов, сообщил им о своём решении и добавил: «Кто желает, чтобы мать лишилась его, дети стали сиротами, а жена овдовела, пусть встретится со мной за этой долиной!» Никто не осмелился преследовать его.

‘Умар ﷺ прибыл в Медину раньше Посланника Аллаха ﷺ. С ним были члены его семьи и некоторые его соплеменники — в частности, его брат Зайд ибн аль-Хаттаб; ‘Амр и ‘Абдаллах, сыновья Сураки ибн аль-Му‘тамира; Хунайс ибн Хузафа ас-Сахми, муж дочери ‘Умара ﷺ Хафсы; его двоюродный брат

[9] Абу 'Амара аль-Бара' ибн 'Азиб ибн аль-Харис ибн 'Ади аль-Ансари аль-Ауси, как и его отец, был известным сподвижником. Он не принял участие в сражении при Бадре, поскольку был ещё слишком юн. Его первым сражением стала битва при Ухуде (по другим данным, Битва у рва). Он возглавлял мусульманские войска при покорении Рея. Впоследствии он принимал участие в Верблюжьей битве, а также в сражениях при Сыффине и Нахраване на стороне 'Али ибн Абу Талиба. Скончался в Куфе в 72 г. х.

[10] Бияль ибн Рабах — сподвижник, эфиоп-вольноотпущенник. Одним из первых принял ислам, после чего мекканские язычники пытали его до тех пор, пока его не выкупил Абу Бакр, который отпустил его на волю. Он принимал участие в сражении при Бадре и других крупных битвах. В битве при Бадре он убил своего мучителя Умайю ибн Халифа, который жестоко истязал его после того, как он принял ислам. При жизни Посланника Аллаха ﷺ и в эпоху Абу Bakra ﷺ был муэззином, а после смерти Абу Bakra он произнёс слова аз-

Са'ид ибн Зайд, один из десяти обрадованных благой вестью о Рае; их союзник Вакид ибн 'Абдаллах ат-Тамими и другие союзники из бану Иджль и бану Са'д. Они остановились у Рифа'a ибн 'Абд-аль-Мунзир из бану 'Амр ибн 'Ауф в Кубе.

Аль-Бара'[9] ﷺ сказал: «Первыми из тех, кто приехал к нам, были Мус'аб ибн 'Умайр и Ибн Умм Мактум, которые учили людей Корану. Потом к нам приехали Бияль[10], Са'д и 'Аммар ибн Ясир[11], потом приехал 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ с двадцатью другими сподвижниками Пророка ﷺ, а потом приехал и сам Пророк ﷺ, и я не видел, чтобы жители Медины радовались чему-нибудь больше, чем приезду Посланника Аллаха ﷺ!» [Бухари].

'Умар ﷺ поддерживал ислам и помогал мусульманам. Так, он помог многим слабым мусульманам переселиться, поскольку они подвергались преследованиям и курайшиты старались заставить их отречься от ислама.

Курайшиты не ограничились удерживанием мусульман в Мекке с целью помешать им переселиться, но и попытались вернуть из Медины некоторых уже переселившихся. 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ поведал нам историю одного из таких похищений: «Когда мы решили переселиться, я договорился с 'Айяшем ибн Абу Раби'a и Хишамом ибн аль-'Асом ибн Ваилем ас-Сахми встретиться в роще в десяти милях от Мекки, над Сарифом. Мы договорились: если кто-то из нас не встретится с остальными там, это будет означать, что его задержали и остальные должны отправиться в путь без него. Утром

в условленном месте я встретился с ‘Айяшем ибн Абу Раби‘а, а Хишам не смог прийти, потому что его задержали. Его пытали, и он отрёкся от ислама под пытками. Мы добрались до Медины и остановились в квартале бану ‘Амр ибн ‘Ауф в Кубе. Вскоре туда приехали Абу Джахль и его брат аль-Харис, желавшие повидаться со своим родным братом ‘Айяшем. Они сказали ему: “Поистине, твоя мать дала обет не расчёсывать волосы и не укрываться в тени от солнца, пока не увидит тебя!” — и ‘Айяшу стало жалко её. Я сказал ему: “О ‘Айяш, клянусь Аллахом, твои соплеменники хотят только отвратить тебя от твоей религии, так берегись же их! И клянусь Аллахом, если твою мать станут одолевать вши, она будет расчёсыватьсь, а если ей станет тяжело от мекканского зноя, она обязательно укроется в тени!” Однако ‘Айяш сказал: “Я освобожу мать от её клятвы и заберу своё имущество”. Я сказал ему: “Клянусь Аллахом, тебе известно, что я один из самых богатых курайшитов. Я отдам тебе половину своего имущества, только не уходи с ними!” Однако он твёрдо решил поехать с ними. Тогда я сказал ему: “Раз уж ты решил ехать, то возьми эту мою породистую верблюдицу и не слезай с неё, а если твои соплеменники вызовут у тебя подозрения, то спасайся на ней”. И ‘Айяш выехал на этой верблюдице вместе со своими братьями, а когда они проехали часть пути, Абу Джахль сказал ему: “Клянусь Аллахом, мой верблюд плохо идёт, так нельзя ли мне ехать на твоей верблюдице позади тебя?” ‘Айяш

на только один раз, когда приехал в Медину из Дамаска, где провёл последние годы своей жизни. Говорят, что он даже не закончил азан, потому что отовсюду послышались стоны и плач: люди вспомнили те времена, когда Посланник Аллаха ﷺ был жив и Биляль призывал людей на молитву по его велению. Скончался в Шаме в 17, 18 или 20 г. х. в возрасте старше 60 лет, не оставив потомков.

[11] ‘Аммар ибн Ясир — сподвижник, сын Ясира ибн ‘Амира и Сумайи, первой мученицы в исламе. Его называли Абу аль-Якзан. Уверовал одним из первых и прошёл через многочисленные пытки мекканских язычников. Переселился сначала в Эфиопию, а затем — в Медину, принял участие в битве при Бадре и других важных исторических событиях. Посланник Аллаха ﷺ сказал ему: «О ‘Аммар! Тебя убьёт несправедливая сторона». Это предсказание сбылось во время битвы при Сыйфине, которая состоялась в 36 г. х. между сторонниками ‘Али ибн Абу Талиба и Му‘авии ибн Абу Суфьяна. Сторонники Му‘авии убили ‘Аммара, когда ему было 94, 93 или 91 год.

сказал: “Конечно” — и опустил её на колени. То же самое сделали со своими верблюдами и его братья, но, ступив на землю, они набросились на него и связали. А потом они привезли связанного ‘Айяша в Мекку. Они пытали его, и под пытками он отрёкся от ислама».

‘Умар  также сказал: «Мы говорили тогда: “Не примет Аллах от того, кто отрёкся от Его религии, ни выкупа, ни покаяния! Эти люди познали Аллаха, а потом вернулись к неверию из-за мучений, которым их подвергли!” То же самое говорили себе и те, кто отрёкся от ислама, не выдержав мучений. А когда Посланник Аллаха  прибыл в Медину, Всевышний Аллах ниспоспал несколько аятов об этих наших словах: “Скажи Моим рабам, которые излишествовали во вред самим себе: ‹Не отчаивайтесь в милости Аллаха. Воистину, Аллах прощает все грехи, ибо Он — Прощающий, Милосердный. Обратитесь к вашему Господу и покоритесь Ему до того, как мучения придут к вам, ведь тогда вам уже не будет оказана помощь. Следуйте за наилучшим из того, что ниспослано вам вашим Господом, прежде чем мучения явятся к вам внезапно, когда вы даже не почувствуете их приближения›” (сурा 39 “Толпы”, аяты 53–55)».

‘Умар ибн аль-Хаттаб  сказал: «Я написал их своей рукой на свитке и послал его Хишаму ибн аль-‘Асу». Хишам сказал: «Когда мне его принесли, я стал читать его в Зу-Туве (место в нижней части Мекки), и пытался понять смысл написанного, но не мог. Я даже сказал: “О Аллах! Разъясни мне их!” Тогда Аллах внушил мне, что эти аяты ниспосланы о нас, о том, что мы говорили о себе, и о том, что говорили о нас. Тогда я вернулся к своему верблюду, сел на него и отправился к Посланнику Аллаха , который в то время уже был в Медине».

Итак, ‘Умар  составил план переселения для себя и двух своих товарищей, ‘Айяша ибн Абу Раби‘а и Хишама ибн аль-‘Аса. Все трое принадлежали к разным племенам. Место встречи было далеко от Мекки, по дороге в Медину. Они условились встретиться там в определённое время, договорившись о том,

что, если кто-то не придёт в назначенное время, значит, ему не удалось покинуть Мекку и его товарищи должны отправляться в путь без него. И действительно, Хишама задержали язычники, а ‘Умар ﷺ с ‘Айяшем отправились в путь без него и благополучно добрались до Медины.

Но курайшиты не сдались. Они решили возвращать в Мекку всех, кого удастся вернуть. Для возвращения ‘Айяша был придуман хитроумный план, который осуществили Абу Джахль и аль-Харис, братья ‘Айяша по матери. ‘Айяш решил, что от близких родственников не стоит ожидать зла, и им удалось обмануть его и усыпить его бдительность. Абу Джахль знал, как ‘Айяш любит мать, и решил воспользоваться этим, чтобы вернуть его в Мекку. Из этой истории также можно понять, что ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ был очень осторожным и бдительным человеком. Едва увидев братьев ‘Айяша, он понял, что они замышляют недоброе. Увидев же, что ‘Айяш не поддаётся на уговоры и решительно настроен ехать в Мекку, ‘Умар ﷺ отдал ему свою верблюдицу, чтобы он мог спастись на ней, если братья вдруг начнут вести себя подозрительно.

Ислам сделал своих последователей братьями, искренне любящими друг друга. Чтобы понять это, достаточно обратить внимание на слова ‘Умара ﷺ: «Клянусь Аллахом, тебе известно, что я один из самых богатых курайшитов. Я отдам тебе половину своего имущества, только не уходи с ними!» ‘Умар ﷺ боялся, что в Мекке ‘Айяша схватят и начнут истязать, однако любовь и жалость к матери заставили того проигнорировать предостережения ‘Умара ﷺ. ‘Айяш не мог позволить себе принять от брата по вере половину его состояния, в то время как в Мекке осталось его никем не тронутое имущество. Однако ‘Умар ﷺ оказался более дальновидным, и его опасения оправдались: братья-язычники предали доверие ‘Айяша.

Мусульмане считали, что у тех, кто, не выдержав истязаний, отреклись от ислама и вернулись к прежней жизни в обществе язычников, нет надежды на прощение от Всевышнего. И тогда Всевышний Аллах ниспоспал: «**Скажи Моим рабам, кото-**

**рые излишествовали во вред самим себе: “Не отчаивайтесь в милости Аллаха”...»** 'Умар ﷺ, едва узнав о ниспослании этого аята, поспешил известить об этом Хишама и 'Айяша, которые оставались в Мекке, чтобы они возобновили попытки ускользнуть от язычников. 'Умар ﷺ предостерегал 'Айяша и даже дал ему свою верблюдицу. Он не обиделся и не разгневался, когда 'Айяш отказался слушать его и оставил без внимания его мнения. Несмотря ни на что, 'Умар ﷺ любил своего брата по вере, а потому поспешил обрадовать его ниспосланными аятами о нём и его товарищах, чтобы они воспрянули духом и снова попытались присоединиться к своим братьям по вере в Медине.

'Умар ﷺ поселился в Медине и стал одним из ближайших помощников и советников Посланника Аллаха ﷺ. Посланник Аллаха ﷺ побратал его в разное время с Уваймом иbn Са‘идой, 'Итбаном иbn Маликом и Mu‘азом иbn Афрай.

**Часть вторая**

**Формирование  
личности 'Умара رض  
после принятия ислама**

# Глава первая

## ‘Умар ибн аль-Хаттаб и Коран

### § 1. Представления ‘Умара ибн аль-Хаттаба , почерпнутые из Корана и Сунны

Посланник Аллаха  принёс людям Священный Коран — Откровение Всевышнего Аллаха и кладезь исламского знания. Посланник Аллаха  стремился к тому, чтобы именно Священный Коран был жизненной программой для его сподвижников и чтобы он был основой их воспитания. Именно Коран должен был стать основой формирования мусульманской семьи и мусульманской общины. Ангел Джибриль приносил Посланнику Аллаха  аяты Книги Всевышнего. А потом сподвижники слышали эти аяты из уст Посланника Аллаха , и они проникали в их души и сердца и текли в их жилах с током крови. Дух каждого из сподвижников взаимодействовал с Кораном, проникался им и превращал своего обладателя в нового человека с новыми, кораническими ценностями, чувствами, целями, поведением и устремлениями. Посланник Аллаха  стремился к тому, чтобы единственным предметом, который изучали с ним сподвижники, и программой, в соответствии с которой он воспитывал их, был Священный Коран.

Из Корана ‘Умар  узнал о Том, Кто единственный достоин поклонения. Посланник Аллаха  старался вложить смысл этих великих аятов в души своих сподвижников и дать им правильное представление о Всевышнем и об их обязанностях перед Ним, понимая, что следствием этого представления станет глубокая убеждённость в правильности выбранного пути и искренняя вера, если душа человека чиста, а его естественную природу ничто не заглушает. Представления ‘Умара  об Аллахе, а также о Вселенной, жизни, Рае

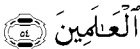
и Аде, предопределении, сущности человека и его борьбы с Шайтаном стали соответствовать Корану и словам Посланника Аллаха .

Всевышний Аллах свободен от любых недостатков и изъянов, Ему присуще совершенство, у Него нет сотоварищей, и у Него нет и никогда не было ни супруги, ни детей.

'Умар  осознал, что Всевышний Аллах — Создатель, Владыка и Распорядитель всего:

**Воистину, ваш Господь — Аллах, Который сотворил небеса и землю за шесть дней, а затем вознёсся на Трон. Он покрывает ночью день, который поспешно за ней следует. Солнце, луна и звёзды — все они покорны Его воле. Несомненно, Он творит и повелевает. Благословен Аллах, Господь миров!**

Сура 7 «Ограды», аят 54

إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي الْلَّيلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ إِلَّا لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ 

Всевышний — источник всех существующих благ:

**Все блага, которые вы имеете, — от Аллаха. И если вас касается беда, то вы громко зовёте Его на помощь.**

Сура 16 «Пчёлы», аят 53

وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الظُّرُفُرُ فِإِلَيْهِ تَحْجَرُونَ 

Его знание объемлет всякую вещь, и от Него ничто не укрывается:

**Ни на небесах, ни на земле не ускользнёт от Него даже то, что весом с мельчайшую частицу, или меньше её, или больше неё.**

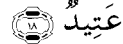
Сура 34 «Саба», аят 3

لَا يَعْزِزُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ

Всевышний Аллах фиксирует все деяния человека посредством Своих ангелов, и в Судный день ему будет предъявлена эта запись:

**Стоит ему произнести слово,  
как при нём оказывается готовый наблюдатель.**

Сура 50 «Каф», аят 18

مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيهِ رَقِيبٌ  
  
عَتَيْدٌ

Всевышний Аллах подвергает Своих рабов испытаниям, насылая на них то, что им не нравится, чтобы они показали своё истинное лицо и обнаружили свою сущность, и кто подчиняется предопределению Аллаха и проявляет довольство им, тот достоин быть наместником Всевышнего на земле, а кто гневается и начинает роптать, проявляя нетерпение, тот останется ни с чем:

**Кто сотворил смерть и жизнь,  
чтобы испытать вас и увидеть,  
чьи деяния окажутся лучше.  
Он — Могущественный, Прощающий.**

Сура 67 «Власть», аят 2

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوْكُمْ  
أَكْبَرُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْغَنِيرُ  
  
الْغَفُورُ

Всевышний Аллах помогает тому, кто молит Его о помощи, просит у Него защиты и предаётся Его воле:

**Воистину, мой Покровитель —  
Аллах, Который ниспоспал Писание. Он покровительствует  
праведникам.**

Сура 7 «Ограды», аят 196

إِنَّ وَلِيَّ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ  
وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّالِحِينَ  


Всевышний Аллах имеет право на то, чтобы Его рабы поклонялись Ему одному и не придавали Ему сотоварищей:

**Поклоняйся же одному Аллаху  
и будь в числе благодарных.**

Сура 39 «Толпы», аят 66

بِلِ اللَّهِ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنْ  
الشَّاكِرِينَ ﴿٦٦﴾

Обо всём этом Всевышний Аллах упоминает в Коране.

Представление 'Умара  о Вселенной также было почерпнуто из Корана.

Всевышний Аллах сказал:

**Скажи: «Неужели вы не веруете  
в Того, Кто создал землю за два  
дня, и равняете с Ним других?  
Он же — Господь миров.**

**Он воздвиг над землёй незыбле-  
мые горы, наделил её благода-  
тью и распределил на ней про-  
питание для страждущих за  
четыре полных дня.**

**Потом Он обратился к небу, ко-  
торое было дымом, и сказал ему  
и земле: “Придите по доброй во-  
ле или против воли”. Они сказа-  
ли: “Мы придём по доброй воле”.**

**Он сотворил их семью небесами  
за два дня и внушил каждому  
небу его обязанности. Мы укra-  
сили нижнее небо светильни-  
ками и оберегаем его. Таково пре-  
допределение Могущественного,  
Знающего».**

Сура 41 «Разъяснены», аяты 9–12

\* قُلْ أَيُّنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ  
الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ  
أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿١٣﴾

وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَّ مِنْ فَوْقَهَا وَبَرَكَ  
فِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَقْوَاهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ  
سَوَاءً لِلْسَّابِلَيْنَ ﴿١٤﴾

ثُمَّ آسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ  
فَقَالَ هَلَا وَلِلأَرْضِ أَئْتِيَا طَوْعًا أَوْ  
كَهَّا قَالَتَا أَتَيْنَا طَآبِعَنَ ﴿١٥﴾

فَقَضَاهُنَّ سَعْ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ  
وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَاهَا  
السَّمَاءَ الْدُّنْيَا بِمَصَبِّيحَ وَحِفْظًا  
ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿١٦﴾

Земная жизнь, какой бы долгой она ни была, всё равно однажды закончится, и все мирские блага ничтожны по сравнению с багами мира вечного:

**Земная жизнь подобна воде, которую Мы ниспосылаем с неба и благодаря которой смешиваются земные растения, идущие в пищу людям и животным. Когда же земля покрывается убранством и приукрашается, а её жители полагают, что они властны над ней, Наше повеление постигает её ночью или днём. Мы превращаем её в жнивьё, будто она и не изобиловала ещё вчера. Так Мы разъясняем знамения для людей размышляющих.**

Сура 10 «Юнус», аят 24

Из Корана 'Умар ﷺ узнал о Рае и стал одним из тех, о ком Высший Аллах сказал:

**Они отрывают свои бока от постелей, взывая к своему Господу со страхом и надеждой, и расходуют из того, чем Мы их наделили.**

**Ни один человек не знает, какие угоды для глаз скрыты для них в воздаяние за то, что они совершали.**

Сура 32 «Земной поклон», аяты 16–17

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الْدُّنْيَا كَمَا إِنَّرَلَنَهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ  
نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ  
وَالْأَنْعَمُ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ  
زُخْرُفَهَا وَأَزْيَنَتْ وَظَرَبَ أَهْلَهَا أَشْمَ  
قَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَتْهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ  
هَنَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَانَ لَمْ  
تَغْرِبَ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ  
الْأَيَّتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ

تَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ  
يَدْعُونَ رَهْنَهُمْ حَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا  
رَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُونَ

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَىٰ لَهُمْ مِنْ قَرَّةِ  
أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ

Представление об Аде 'Умар  также получил из Корана, и с тех пор, страшась наказания Всевышнего и помня о предстоящей встрече с Ним, он старался не отклоняться от прямого пути ни на шаг. Однажды ночью он вышел из дома и, услышав, как один человек совершает ночную молитву, остановился послушать его чтение.

Этот человек читал:

**Клянусь горой!**

وَالْطُّورِ

**Клянусь Писанием, начертанным**

وَكِتَبِ مَسْطُورِ

**на развёрнутой нежной коже!**

فِي رَقِّ مَنْشُورِ

**Клянусь домом наполненным!**

وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ

**Клянусь кровлей возведённой!**

وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ

**Клянусь морем разожжёенным!**

وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ

**Наказание твоего Господа при-  
дёт непременно.**

إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ

Сура 52 «Гора», аяты 1–7

'Умар  сказал: «Истинная клятва, клянусь Господом Каабы!» После этого он слез со своего осла, прислонился к стене, постоял так некоторое время, а потом вернулся домой и проболел целый месяц, в течение которого люди приходили навестить его, не зная причину его болезни.

Представление о предопределении Всевышнего 'Умар  получил из Корана и слов Посланника Аллаха .

Он знал, что всё предопределено Аллахом и Он объемлет Своим знанием всякую вещь:

**Какой бы поступок ты ни совершил, что бы ты ни читал из Корана и что бы вы ни совершили, Мы наблюдаем за вами с самого начала. Ничто на земле и на небе не скроется от твоего Господа, будь оно даже весом в мельчайшую частицу, или меньше того, или больше того. Всё это — в ясном Писании.**

Сура 10 «Юнус», аят 61

وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ  
مِنْ قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ  
إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ  
تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعُزُّ عَنْ رَبِّكَ  
مِنْ مِثْقَالٍ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي  
السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا  
أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴿٦١﴾

Аллах записал всё, что должно произойти:

**Воистину, Мы оживляем мёртвых и записываем то, что они совершили, и то, что они оставили после себя. Всякую вещь Мы подсчитали в ясном руководстве<sup>5</sup>.**

Сура 36 «Иа Син», аят 12

إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ  
مَا قَدَّمُوا وَمَا أَثْرَهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ  
أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴿٦٢﴾

Воля Всевышнего неотвратима, а могущество безгранично:

**Разве они не странствовали по земле и не видели, каким был конец тех, кто жил до них? Они были сильнее их, но ничто не способно ускользнуть от Аллаха ни на небесах, ни на земле. Воистину, Он — Знающий, Всемогущий.**

Сура 35 «Творец», аят 44

أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا  
كَيْفَ كَانَ عَنْقَبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ  
وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ  
اللَّهُ لِيُعِجزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ  
وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْمًا  
قَدِيرًا ﴿٦٣﴾

<sup>5</sup> В Хранимой Скрижали.

Всевышний Аллах сотворил всё сущее:

**Таков Аллах, ваш Господь. Нет божества, кроме Него, Творца всякой вещи. Поклоняйтесь же Ему! Он — Хранитель всякой вещи.**

Сура 6 «Скот», аят 102

ذَلِكُمْ أَنَّ اللَّهَ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
خَالقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ  
عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَلِيلٌ

Понимание природы божественного предопределения принесло благие плоды и наилучшим образом отразилось на жизни 'Умара ﷺ.

'Умар ﷺ понял также собственную сущность и сущность человека вообще: человек впервые был сотворён из глины, и в него был вдохнут дух, а потом люди стали формироваться из семени.

Всевышний Аллах сказал:

**Который превосходно создал всё, что сотворил, и начал создавать человека из глины,**

الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ  
وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ

**затем создал его потомство из капли презренной жидкости.**  
Сура 32 «Земной поклон», аяты 7–8

ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلْطَةٍ مِّنْ مَاءٍ  
مَهِينٍ

Из Корана 'Умар ﷺ узнал, что Всевышний Аллах сотворил человека Своей Рукой и почтил его, даровав ему прекрасный облик и направив к нему посланников. Всевышний дал человеку шанс обрести Его любовь и заслужить Его довольство посредством следования Пророку ﷺ, который призывал людей к исламу, чтобы они обрели счастье в обоих мирах.

Всевышний Аллах сказал:

**Верующих мужчин и женщин, которые поступали праведно,**

مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى

**Мы непременно одарим прекрасной жизнью и вознаградим за лучшее из того, что они совершили.**

Сура 16 «Пчёлы», аят 97

وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَتُحِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً  
وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا  
كَانُوا يَعْمَلُونَ



'Умар ﷺ также понял природу борьбы между человеком и Шайтаном, который постоянно старается подобраться к нему, побуждая к ослушанию Аллаха и разжигая в нём огонь страстей:

**Скажи Моим рабам, чтобы они говорили наилучшие слова, ибо Шайтан вносит между ними раздор. Воистину, Шайтан для человека — явный враг.**

Сура 17 «Ночной перенос», аят 53

وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا أَلَّا تَهِي  
أَحْسَنَ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمْ  
إِنَّ الشَّيْطَانَ كَارِبٌ لِلْإِنْسَنِ عَدُوًا  
مُّبِينًا



'Умар ﷺ боролся с Шайтаном, прося у Аллаха помощи и поддержки, и сумел победить его, подтверждения чего мы увидим, если будет на то воля Аллаха, на следующих страницах.

Узнав историю Адама ﷺ, 'Умар ﷺ узнал, что Адам был прародителем человечества, что основа и суть ислама — абсолютная покорность Всевышнему Аллаху и что человек по природе своей склонен к греху, а потому он должен уповать на Господа, приносить Ему покаяние и просить у Него прощения, и это крайне важно для каждого верующего. Он также понял, что необходимо воздерживаться от зависти и высокомерия и говорить только благие слова.

'Умар ﷺ последовал путём Посланника Аллаха ﷺ, помогая его сподвижникам очищать сердца от всякой скверны посредством поклонения и прививая им лучшие нравственные качества.

По милости Всевышнего 'Умар ﷺ принял ислам и отказался от своих первоначальных убеждений ради чистого единобожия. Он понял, что идолопоклонство бессмысленно и глупо, что у Аллаха нет дочерей и Его не связывает с джиннами никакое родство, что

колдуны и прорицатели в действительности не обладают никакой силой и властью, что нет оснований верить в приметы и что за смертью есть другая жизнь...

Впервые в жизни он почувствовал, что за все свои слова и поступки ему придётся отвечать перед Всевышним в Судный день. Его жизнь обрела смысл. Он полюбил Аллаха и Его Посланника больше, чем самого себя.

С каждым днём 'Умар открывал для себя всё новые сокровища Книги Аллаха. Коран воспитывал будущего праведного халифа, и со временем это воспитание принесло прекрасные плоды...

## § 2. Интерес 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ к причинам ниспослания некоторых аятов и их смыслу

'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ был по натуре смелым и решительным человеком и часто спрашивал Посланника Аллаха ﷺ о том, смысл чего был ему непонятен. И он всегда высказывал своё мнение предельно ясно, не стесняясь и не испытывая желания промолчать. А поскольку 'Умар ﷺ хорошо понимал религию и Коран, Всевышний Аллах иногда ниспосыпал аяты, которые соответствовали мнению самого 'Умара ﷺ. 'Умар ﷺ сказал: «Моё мнение совпало с тем, что впоследствии повелел Аллах, в трёх случаях. Однажды я сказал: “О Посланник Аллаха, было бы хорошо, если бы ты избрал место стояния Ибрахима местом для молитв”. И я сказал: “О Посланник Аллаха, к тебе приходят и благочестивые, и нечестивые, и было бы хорошо, если бы ты велел матерям верующих говорить с посторонними из-за занавески”, после чего Аллах ниспоспал аят о хиджабе. Как-то раз, узнав о том, что Пророк ﷺ упрекал некоторых из своих жён, я пришёл к ним и сказал: “Либо вы прекратите досаждать Посланнику Аллаха ﷺ, либо Аллах дарует Своему Посланнику жён, которые будут лучше вас!” А потом я пришёл к одной из его жён, и она сказала: “О 'Умар, разве Посланник Аллаха ﷺ сам не в состоянии увещевать своих жён? Почему их

увещеваешь ты?” — и после этого Аллах ниспоспал аят, в котором сказано: “**Если он даст вам развод, то его Господь может заменить вас жёнами, которые будут лучше вас и будут мусульманками, верующими, покорными, кающимися, поклоняющимися, постящимися, как побывавшими замужем, так и девственницами**” (сура 66 “Запрещение”, аят 5)».

[12] Абу 'Абд-ар-Рахман 'Абдаллах ибн 'Умар ибн аль-Хаттаб аль-'Адави — один из величайших сподвижников и непревзойдённый знаток и толкователь Корана. Отличался смелостью и решительностью. Родился и вырос в исламе. В течение шестидесяти лет давал людям фетвы по различным вопросам религии. Участвовал в двух военных походах в Африку. Ослеп в конце жизни. Умер последним из сподвижников, живших в Мекке, в 73 г. х.

**Молитва о лицемерах.** 'Ибн 'Умар<sup>[12]</sup> (да будет доволен Аллах им и его отцом) рассказал, что, когда 'Абдаллах ибн Убайй ибн Сальоль умер, его сын 'Абдаллах ибн 'Абдаллах пришёл к Посланнику Аллаха  и попросил дать ему его рубаху, чтобы завернуть в неё тело отца, как в саван, и Посланник Аллаха  дал ему свою рубаху. Потом он попросил его совершить погребальную молитву по отцу, и Посланник Аллаха  встал, чтобы сделать это. Тогда 'Умар  поднялся со своего места, потянул Посланника Аллаха  за одежду и сказал: «О Посланник Аллаха, неужели ты совершишь погребальную молитву по нему, ведь Аллах запретил тебе делать это?!» В ответ ему Посланник Аллаха  сказал: «*Аллах предоставил мне право выбора, ибо Он сказал: “Будешь ты просить прощения для них или не будешь делать этого, Аллах всё равно не простит их, даже если ты попросишь для них прощения семьдесят раз, ибо они не уверовали в Аллаха и Его Посланника. Аллах не ведёт прямым путём нечестивых людей”, а я сделаю это больше семидесяти раз*». 'Умар  сказал: «Он ведь лицемер!» Но Посланник Аллаха  всё-таки совершил

погребальную молитву по 'Абдаллаху ибн Убайю, а потом Всевышний Аллах ниспоспал аят, в котором было сказано: **«Никогда не совершай молитву по кому-либо из них и не стой над его могилой, ведь они не уверовали в Аллаха и Его Посланника и умерли нечестивцами».**

Пленные Бадра<sup>6</sup>. Ибн 'Аббас<sup>[13]</sup> (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт: «По прибытии в Медину Посланник Аллаха  обратился к своим сподвижникам за советом в том, что делать с пленными. Абу Бакр ас-Сыддик  сказал: «О Посланник Аллаха, эти люди являются нашими родными и двоюродными братьями и состоят с нами в родстве, и я считаю, что тебе следует взять с них выкуп, что укрепит нас в борьбе с неверующими, а может быть, Аллах направит их на путь истинный, и они будут помогать нам».

После этого Посланник Аллаха  спросил: **“А что скажешь ты, о Ибн аль-Хаттаб?”** 'Умар  сказал: «Клянусь Аллахом, я не согласен с Абу Бакром и считаю, что им следует отрубить головы. Ты должен позволить 'Али отрубить голову 'Акилю ибн Абу Талибу и позволить мне отрубить голову такому-то (имея в виду одного своего родственника), тем более что эти пленные — их предводители и лучшие их воины!»

[13] Абу аль-'Аббас 'Абдаллах ибн 'Аббас ибн 'Абд-аль-Мутталиб аль-Кураши аль-Хашими — учёный мусульманской общины. Один из величайших сподвижников. Родился в Мекке и воспитывался там в первые годы пророчества Мухаммада . Постоянно сопровождал Пророка  и передал множество хадисов. Участвовал в Верблюжьей битве и битве при Сыфтине, сражаясь на стороне 'Али . Ослеп, после чего поселился в Таифе, где и скончался в 68 г. х. Обладал большими знаниями и быстро запоминал.

<sup>6</sup> Бадр — название группы колодцев в 150 километрах к юго-западу от Медины. 15 марта 624 года в этом месте отряд мусульман под командованием Пророка  одержал первую значительную победу над превосходящими силами мекканцев.

‘Умар ибн аль-Хаттаб رض сказал: «Посланнику Аллаха ﷺ пришлось по душе то, что говорил Абу Бакр, а не то, что говорил я, и он взял с них выкуп. А на следующее утро я пошёл к Пророку ﷺ и Абу Бакру, увидел, что они оба плачут, и сказал: “О Посланник Аллаха, скажи мне, что заставляет плакать тебя и твоего друга? Независимо от причины я буду плакать вместе с вами!” На это Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Причиной послужило то, что предложили мне твои товарищи, посоветовавшие взять с курайшиотов выкуп, а мне было показано, что они подвергнутся наказанию, и это видение было ближе ко мне, чем это дерево!”»

И Всевышний Аллах ниспоспал следующие аяты:

**Не подобало Пророку брать пленных, пока он не пролил кровь на земле. Вы желаете мирских благ, но Аллах желает Последней жизни. Аллах — Могущественный, Мудрый.**

**Если бы не было предварительного предписания от Аллаха, то вас постигли бы великие мучения за то, что вы взяли.**

Сура 8 «Трофеи», аяты 67–68

А год спустя семьдесят сподвижников погибли в новой битве, а Посланнику Аллаха ﷺ сломали зуб и разбили голову, так что кровь потекла по его лицу.

Тогда Всевышний Аллах ниспоспал:

**Когда несчастье постигло вас после того, как вы причинили**

مَا كَانَ لِنَّيِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى  
حَتَّىٰ يُشْخِنَ فِي الْأَرْضِ  
تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ  
الْآخِرَةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ  
٢٨

أَوْلَمَّا أَصَبَّتُكُمْ مُّصِيبَةً قَدْ أَصَبَّتُمْ

**им вдвое большее несчастье, вы сказали: «Откуда всё это?» Скажи: «От вас самих». Воистину, Аллах способен на всякую вещь.**

Сура 3 «Семейство 'Имрана», аят 165

مِنْهُمَا قَلْمَنْتُ أَنِّي هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ  
عِنْدِنِ أَنْفُسُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ



А в версии 'Абдаллаха ибн Мас'уда ﷺ говорится: «После битвы при Бадре Посланник Аллаха ﷺ сказал: **«Что вы скажете об этих пленных?»** Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ сказал: «О Посланник Аллаха! Они — твой народ и твоя семья. Оставь же их в живых и подожди — может быть, Аллах простит их». А 'Умар ﷺ сказал: «О Посланник Аллаха! Они изгнали тебя и обвинили тебя во лжи. Пусть они приблизятся, и я отрублю им головы!» 'Абдаллах ибн Раваха сказал: «О Посланник Аллаха! Выбери какую-нибудь долину, вели развести в ней огонь и сожги их». Аль-'Аббас воскликнул: «Ты порвал родственные связи!» Посланник Аллаха ﷺ ничего не ответил им. Некоторые сказали: «Он последует совету Абу Бакра». Другие сказали: «Он последует совету 'Умара». Третьи сказали: «Он последует совету 'Абдаллаха ибн Равахи». Потом Посланник Аллаха ﷺ вышел к ним и сказал: **«Поистине, Аллах смягчает сердца некоторых людей так, что они становятся мягче молока, и, поистине, Аллах ожесточает сердца других людей так, что они становятся твёрже камня. Поистине, ты, о Абу Бакр, подобен Исе عليه السلام, который сказал: «Если Ты подвергнешь их мучениям, то ведь они — Твои рабы. Если же Ты простишь им, то ведь Ты — Могущественный, Мудрый». А ты, о 'Умар, подобен Нуху عليه السلام, сказавшему: «Господи! Не оставь на земле ни одного неверующего жителя! Ты, о 'Умар, также подобен Мусе عليه السلام, сказавшему: «Господь наш! Ты даровал Фараону и его знати в мирской жизни украшения и богатства. Господь наш! Они сбили других с Твоего пути. Господь наш! Уничтожь их богатство и ожесточи их сердца, чтобы они не могли уверовать, пока не увидят мучительные страдания»».**

Запрет на употребление вина. Когда Всевышний Аллах ниспоспал: **«Они спрашивают тебя о вине и азартных играх.**

**Скажи: “В них есть большой грех, но есть и польза для людей, хотя греха в них больше, чем пользы”. Они спрашивают тебя, что они должны расходовать. Скажи: “Излишek”. Так Аллах разъясняет вам знамения — быть может, вы поразмыслите»** (сура 2 «Корова», аят 219), ‘Умар  обратился к Аллаху с мольбой: «О Аллах, дай нам окончательное постановление в этом вопросе!» Тогда Всевышний Аллах ниспоспал: **«О вы, которые уверовали! Не приближайтесь к молитве, будучи пьяными, пока не станете понимать то, что произносите, и будучи в состоянии полового осквернения, пока не искупаетесь, если только вы не в пути. Если же вы больны или находитесь в путешествии, если кто-либо из вас пришёл из уборной или если вы имели близость с женщинами и вы не нашли воды, то направьтесь к чистой земле и оботрите ваши лица и руки. Воистину, Аллах — Снисходительный, Прощающий»** (сура 4 «Женщины», аят 43). И глашатай Посланника Аллаха  объявлял: «Пусть не приближается к молитве пьяный!» Когда ‘Умар  позвали, чтобы зачитать аят: **«Воистину, Шайтан при помощи опьяняющих напитков и азартных игр хочет посеять между вами вражду и ненависть и отвратить вас от поминания Аллаха и молитвы. Неужели вы не прекратите?»** (сура 5 «Трапеза», аят 91), он воскликнул: «Прекратили мы, прекратили!» То есть ‘Умар  сразу понял, что под вопросом подразумевается категорический запрет.

‘Умар  знал Коран наизусть, причём он заучивал аяты вместе с причинами их ниспослания, за исключением тех аятов, которые были ниспосланы до того, как он принял ислам. А после кончины Посланника Аллаха  он узнал причины ниспосления остальных аятов и также заучил их.

Сам ‘Умар  стал причиной ниспосления нескольких аятов, как мекканских, так и мединских.

О многих аятах ‘Умар  знал даже, в какой день они были ниспосланы. Об одном из аятов ‘Умар  сказал, что он был ниспослан в вечером в пятницу, в день ‘Арафа.

Это слова Всевышнего:

**Вам запрещены мертвечина, кровь, мясо свиньи и то, что было зарезано не ради Аллаха, или было задушено, или забито до смерти, или подохло при падении, или заколото рогами, или задрано хищником, если только вы не успеете зарезать его, и то, что зарезано на каменных жертвенныхниках, а также гадание по стрелам. Всё это есть нечестие. Сегодня неверующие отчаялись в вашей религии. Не бойтесь же их, а бойтесь Меня. Сегодня Я завершил для вас вашу религию, довёл до конца Мою милость к вам и одобрил для вас ислам в качестве религии. Если же кто-либо будет вынужден пойти на это<sup>7</sup> от голода, а не из склонности к греху, то ведь Аллах — Прощающий, Милосердный.**

Сура 5 «Трапеза», аят 3

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ  
الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ  
وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ  
وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا  
ذَكَرْتُمْ وَمَا دُبَحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ  
تَسْتَقِسِمُوا بِالْأَزْلَمِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ  
إِلَيْهِمْ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ  
فَلَا تَخْشُوهُمْ وَآخْشَوْنِ إِلَيْهِمْ  
أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينِكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ  
نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا  
فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ  
مُتَجَانِفٍ لِأَثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ

رَحِيمٌ

В обоих «Сахихах» приводится такой хадис: «К повелителю верующих 'Умару ибн аль-Хаттабу пришёл один иудей и сказал: «О повелитель верующих! В вашем Писании есть один аят. Если бы он был ниспослан нам, иудеям, мы бы сделали праздничком тот день, в который он был ниспослан». 'Умар спросил: «Что

<sup>7</sup> На употребление запрещённых продуктов.

же это за аят?” Иудей ответил: “Сегодня Я завершил для вас вашу религию, довёл до конца Мою милость к вам и одобрил для вас ислам в качестве религии...” ‘Умар сказал: “Поистине, я знаю день, в который был ниспослан этот аят, и место, в котором он был ниспослан. Он был ниспослан, когда Посланник Аллаха ﷺ стоял на ‘Арафате, и было это в пятницу”».

Как мы уже сказали, ‘Умар ﷺ спрашивал Посланника Аллаха ﷺ о некоторых аятах. Однажды ‘Умара ﷺ спросили об аятах:

**Вот Мы подняли над ними гору, словно тучу, и они подумали, что она упадёт на них. Крепко держитесь того, что Мы даровали вам, и помните то, что содержится в нём, — быть может, вы устрешитесь.**

Вот твой Господь вынул из поясниц сынов Адама их потомство и заставил их засвидетельствовать против самих себя: «Разве Я — не ваш Господь?» Они сказали: «Да, мы свидетельствуем». Это — для того, чтобы в День Воскрешения вы не говорили: «Мы не знали этого»,

или же не говорили: «Наши отцы были многобожниками раньше нас, а мы были все-го лишь потомками, которые пришли после них. Неужели Ты погубишь нас за то, что совершили приверженцы лжи?»

Сура 7 «Ограды», аяты 171–173

وَإِذْ نَتَقَنَا الْجَبَلَ فَوَقَهُمْ كَانُهُ  
ظُلْلَةٌ وَظَلَّنَا أَنَّهُ رَاقِعٌ هُمْ خُدُوا مَا  
أَنَّيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَادْكُرُوا مَا فِيهِ لَعْنُكُمْ  
تَتَّقُونَ

١٧١

وَإِذْ أَخَذَ رِبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ  
ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ  
أَنفُسِهِمْ أَلْسُتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ  
شَهَدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَمَةِ  
إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ

١٧٢

أَوْ تَقُولُوا إِنَّا أَشْرَكَ إِبَّاً وَنَا مِنْ قَبْلُ  
وَكُنَّا ذُرَيْةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهُلْكُنَا  
بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ

١٧٣

'Умар  сказал, что он слышал, как Посланнику Аллаха  задали такой же вопрос, и он сказал: «*Поистине, Всевышний Аллах сотворил Адама, затем провёл по его спине Своей Десницей и вынул из неё его потомство и сказал: “Я сотворил этих для Рая, и они будут совершать дела обитателей Рая”.* Затем *Всевышний Аллах снова провёл по его спине, извлёк из неё его потомство и сказал: “Я сотворил этих для Огня, и они будут совершать дела обитателей Огня”*». Один человек спросил: «О Посланник Аллаха, для чего же тогда что-то делать?» Посланник Аллаха  сказал: «*Поистине, Всевышний Аллах, сотворив человека для Рая, требует от него совершать дела обитателей Рая до самой смерти, и тогда вводит Его в Рай. А сотворив человека для Огня, вводит его в Огонь только после того, как он вершит дела обитателей Огня до самой смерти*» [Ахмад].

Сам 'Умар  передавал от Посланника Аллаха  разъяснение к некоторым аятам. Он никогда не считал себя вправе толковать аяты самостоятельно. Он лишь передавал то, что слышал от Посланника Аллаха . Например, однажды его спросили о смысле слов Всевышнего «**Клянусь рассеивающими прах!**» (сура 51 «Рассеивающие прах», аят 1), и он сказал: «Это ветра. И если бы я не слышал этого от Посланника Аллаха , я не стал бы говорить об этом». Когда его спросили о словах Всевышнего «**Клянусь несущими бремя!**» (сура 51 «Рассеивающие прах», аят 2), он сказал: «Это облака. И если бы я не слышал этого от Посланника Аллаха , я не стал бы говорить об этом». Когда его спросили о словах Всевышнего «**Клянусь плавающими легко!**» (сура 51 «Рассеивающие прах», аят 3), он сказал: «Это корабли. И если бы я не слышал этого от Посланника Аллаха , я не стал бы говорить об этом». Когда его спросили о словах Всевышнего «**Клянусь распределяющими дела!**» (сура 51 «Рассеивающие прах», аят 4), он сказал: «Это ангелы. И если бы я не слышал этого от Посланника Аллаха , я не стал бы говорить об этом».

Если же 'Умар  не знал толкования того или иного аята, он обращался к сподвижникам, которые были известны как зна-

[14] Абу аль-Мунзир (или Абу ат-Туфайль) Убайй ибн Ка'б ибн Кайс аль-Ансари аль-Хазраджи — сподвижник. Скончался в 19 или 32 г. х. (существуют и другие версии). Участник второй присяги в 'Акабе. Известен как «господин чтецов» благодаря своему знанию Корана. Его матерью была Сухайля бинт аль-Асвад.

токи Корана, например к Ибн 'Аббасу, или к Убайю ибн Ка'бу<sup>[14]</sup>, или к 'Абдаллаху ибн Мас'уду, или к Му'азу.

Однажды 'Умар  спросил сподвижников Посланника Аллаха : «Как вы думаете, относительно чего ниспослан этот аят?» Он имел в виду слова Всевышнего: **«Захочет ли кто-нибудь из вас, если у него будет сад из финиковых пальм и виноградника, в котором текут реки и растут всякие плоды, чтобы его сад был поражён огненным вихрем и сгорел, когда его постигнет старость, а его дети будут ещё слабы? Так Аллах разъясняет вам знамения — быть может, вы поразмыслите»** (сурा 2 «Корова», аят 266). Они ответили: «Аллах знает об этом лучше». 'Умар  разгневался и сказал: «Скажите, знаете вы или нет». Ибн 'Аббас сказал: «О повелитель верующих, мне кажется, я знаю кое-что об этом аяте». 'Умар  сказал: «О сын брата моего, говори же и не принижай себя». Ибн 'Аббас сказал: «Это притча о деянии». 'Умар спросил: «Каком деянии?» Ибн 'Аббас сказал: «Речь идёт о богатом человеке, который был покорен Аллаху и вершил благие дела, а потом Всевышний послал к нему шайтана, и этот человек, послушав его, стал ослушиваться Аллаха, и это продолжалось до тех пор, пока его дурные дела не поглотили всё то благое, что он совершил ранее». А в другой версии этого сообщения говорится, что Ибн 'Аббас сказал: «Имеются в виду деяния. Когда человек стар и у него большая семья, он больше всего нуждается в своём саде, а в День Воскрешения ему больше всего будут нужны его благие дела». 'Умар  сказал: «Ты сказал правду, о сын брата моего».

Он сам комментировал некоторые аяты, как мы уже говорили. В качестве примера можно привести слова Всевышнего: **«О человек! Что ввело тебя в заблуждение относительно твоего Великодушного Господа»** (сура 82 «Раскашивание», аят 6). 'Умар  сказал, комментируя этот аят: «Имеется в виду невежество». А о словах Всевышнего **«когда души объединяются»** (суре 81 «Скручивание», аят 7) он сказал: «Грешник соединится с грешником, скверный человек — со скверным».

Он прокомментировал и слова Всевышнего **«Раскаивайтесь перед Аллахом искренне»** (сура 66 «Запрещение», аят 8), сказав: «Имеется в виду такое покаяние, после которого человек уже не возвращается к этому греху. Это и есть обязательное и совершенное раскаяние».

'Умар  также разъяснил слова Всевышнего: **«Разве ты не видел тех, кому дана часть Писания? Они веруют в джибта и тагута и говорят ради неверующих: “Эти следуют более верным путём, чем верующие”»** (сура 4 «Женщины», аят 51), сказав, что джибит — это колдовство, а тагут — это Шайтан.

## Глава вторая

### ‘Умар ибн аль-Хаттаб и Посланник Аллаха

[15] Абу Суфьян Сахр ибн Харб ибн Умайя аль-‘Абшами аль-Кураши аль-Умави, носивший также кунью Абу Ханзала, — отец Му‘авии. Пророк  женился на его дочери Умм Хабибе  до того, как Абу Суфьян принял ислам. Стал мусульманином в год завоевания Мекки. Лишился одного глаза в Таифе, а второго — в битве при Ярмуке. Умер ок. 34 г. х. в возрасте 93 лет.

‘Умар  принадлежал к числу немногих мекканцев, знавших грамоту, что указывает на его любовь к знанию. Его первым учителем был Харб ибн Умайя, отец Абу Суфьяна ибн Харба<sup>[15]</sup>. Образование помогло ему занять достойное место среди своего народа.

Однако, вне всякого сомнения, то воспитание и знания, которые ‘Умар  получил от Посланника Аллаха , оказали на формирование его личности несравненно большее влияние. Сразу после принятия ислама ‘Умар  почти не расставался с Посланником Аллаха . В Медине ‘Умар  тоже проводил в обществе Посланника Аллаха  очень много времени, поскольку жил в окрестностях Медины<sup>8</sup>.

Он сам рассказывал, что уже после переселения в Медину они с соседом по очереди приходили к Посланнику Аллаха , а потом передавали друг другу то, что слышали от него, приобретая таким образом полезное знание.

---

<sup>8</sup> Сегодня это место уже стало частью Медины, примыкающей к мечети Посланника Аллаха .

Сразу после принятия ислама 'Умар ﷺ стал проявлять живой интерес к Книге Всевышнего. Он стал заучивать Коран и читать Его, размышлять над его аятами и спрашивать Посланника Аллаха ﷺ об их толковании и причинах их ниспослания. Он не только заботился о том, чтобы правильно читать каждый аят, но и регулярно повторял уже заученное.

Любовь к Аллаху и Его Посланнику ﷺ стала основой воспитания, которое получили сподвижники на протяжении того времени, когда Посланник Аллаха ﷺ находился среди них. Посланник Аллаха ﷺ старался очистить своих сподвижников от всякой скверны: очистить их сердца, их мысли, их жизнь. Это было духовное и телесное очищение. Такому же очищению подвергся будущий второй праведный халиф 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ.

'Умар ﷺ был одним из самых способных учеников Пророка ﷺ.

Всевышний Аллах сказал:

**Аллах уже оказал милость верующим, когда отправил к ним пророка из них самих, который читает им Его аяты, очищает их и обучает их Писанию и мудрости, хотя прежде они находились в очевидном заблуждении.**  
Сура 3 «Семейство 'Имрана», аят 164

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَّلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُبَشِّرُهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ

Жажда знаний у 'Умара ﷺ была неутолимой. Как только представлялась возможность, 'Умар ﷺ задавал Посланнику Аллаха ﷺ вопрос о религии. При этом он не задавал пустых и бесполезных вопросов, а спрашивал лишь о том, что, как он считал, могло принести пользу ему самому и другим верующим, или о том, что, как ему казалось, мусульманин обязан знать. Благодаря своей искренности, настойчивости, любознательности и упорству 'Умар ﷺ не только приобрёл полезное знание, но и впитал в себя дух исламской религии, научившись глубоко понимать её. 'Абдаллах ибн 'Умар (да будет дово-

лен Аллах им и его отцом) сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха  сказал: «*Однажды я увидел во сне, что мне поднесли кубок молока, которое я пил до тех пор, пока не заметил, что влага выходит у меня из-под ногтей, после чего отдал остаток 'Умару ибн аль-Хаттабу*». Люди спросили: «Как же ты истолковал этот сон, о Посланник Аллаха?» Он ответил: «Это знание»» [Бухари].

Иbn Хаджар сказал, что в данном случае под знанием подразумевается умение направлять людей с помощью Книги Аллаха и Сунны Его Пророка.

'Умар  полюбил Посланника Аллаха  больше, чем самого себя. 'Абдаллах ибн Хишам  сказал: «Однажды, когда мы находились в обществе Пророка , который держал за руку 'Умара ибн аль-Хаттаба, 'Умар  сказал ему: «О Посланник Аллаха, поистине, я люблю тебя больше всего иного, кроме самого себя!» На это Пророк  сказал: «*Нет, клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, не станет вера твоя совершенной, пока не станешь ты любить меня больше самого себя!*» Тогда 'Умар  сказал ему: «Поистине, сейчас я люблю тебя больше самого себя!» — и Пророк  сказал: «Сейчас, о 'Умар!»» [Бухари].

'Умар  не только жил недалеко от Посланника Аллаха  в Медине, но и сопровождал его во всех его военных походах, благодаря чему не только приобрёл боевой опыт, но и больше узнал о тайниках человеческой души, потому что в трудных обстоятельствах и на поле боя проявляются те качества и особенности характера, которые не проявляются в обычных обстоятельствах.

## § 1. 'Умар ибн аль-Хаттаб вместе с Посланником Аллаха в походах и битвах

Учёные единодушны в том, что 'Умар  участвовал во всех военных походах и битвах при жизни Посланника Аллаха .

---

<sup>9</sup> Это значит: сейчас ты понял и сказал то, что должен был сказать.

**Битва при Бадре.** Когда Посланник Аллаха ﷺ посоветовался со своими сподвижниками перед битвой, первым заговорил Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ и призвал к сражению с язычниками. Потом заговорил ‘Умар ﷺ и также призвал сражаться с язычниками.

Первым погибшим в битве при Бадре из числа мусульман стал вольноотпущенник ‘Умара ﷺ, а сам ‘Умар ﷺ убил в этой битве своего дядю по материнской линии аль-‘Аса ибн Хишама, который был язычником. Он желал блага своим родственникам и соплеменникам, но ставил братство по вере выше кровного родства. Поэтому, когда аль-‘Аббас, дядя Посланника Аллаха ﷺ, который в то время был неверующим, попал в плен, ‘Умар ﷺ сказал ему: «О ‘Аббас! Прими ислам! Клянусь Аллахом, принятие тобою ислама желаннее для меня, чем принятие ислама аль-Хаттабом, но только потому, что я знаю: Посланник Аллаха ﷺ желает, чтобы ты принял ислам».

Перед сражением Посланник Аллаха ﷺ пришёл на будущее поле боя и стал собственоручно показывать людям, где они будут сражаться, со словами: *«Завтра здесь будет убит такой-то, если пожелает Аллах, а здесь будет убит такой-то, если пожелает Аллах».*

И всё произошло так, как он и предсказывал, и названные им люди действительно погибли в указанных им местах.

Абу Тальха ﷺ рассказывает: «В день битвы при Бадре по велению Посланника Аллаха ﷺ тела двадцати четырёх человек из числа предводителей курайшитов были брошены в один из грязных и высохших колодцев. Одержав победу над кем-либо, Посланник Аллаха ﷺ обычно оставался на поле боя в течение трёх дней. На третий день после битвы при Бадре он велел оседлать свою верблюдицу, что и было сделано, после чего двинулся в путь, а за ним последовали его сподвижники, которые говорили друг другу: “Он едет не иначе как по необходимости”. Когда же он подъехал к краю колодца, то стал обращаться к погибшим, называя их имена и имена их отцов и говоря: “О такой-то, сын такого-то, и такой-то, сын такого-то! Радовались ли бы вы сейчас, если бы покорились Аллаху и Его по-

*сланнику? Поистине, мы убедились, что обещанное нам Господом нашим — истина, а убедились ли вы, что обещанное Господом вашим — истина?!*» Услышав это, 'Умар  сказал: «О Посланник Аллаха, почему ты обращаешься к телам, в которых нет душ?!» На это Посланник Аллаха  сказал: «*Клянусь Тем, в Чьей Длани душа Мухаммада, они не хуже вас слышат то, что я говорю, но не могут ответить!*»

'Умар  заботился о безопасности Посланника Аллаха  и мусульман, а потому принял соответствующие меры, когда к Посланнику Аллаха  пришёл язычник 'Умайр ибн Вахб.

'Умайр велел наточить свой меч и смазать его ядом, а потом двинулся в путь и добрался до Медины. Когда он опускал на колени свою верблюдицу у ворот мечети, его увидел 'Умар ибн аль-Хаттаб , который вместе с другими мусульманами говорил о том, как Аллах почтил их в день Бадра. 'Умар  сказал: «Этот пёс — враг Аллаха, и он явился сюда только с дурными намерениями!» А потом он зашёл к Пророку  и сказал: «О Пророк Аллаха, сюда явился опоясанный мечом враг Аллаха 'Умайр». Пророк  велел: «*Приведи его ко мне*», и 'Умайр вошёл, что же касается 'Умара , то он схватил его за перевязь меча и сказал ансарам: «Войдите к Посланнику Аллаха , сядьте рядом с ним и охраняйте Посланника Аллаха , ибо этому человеку верить нельзя!» — а потом и сам вошёл к Пророку . Когда Посланник Аллаха  увидел, что 'Умар  держится за перевязь меча у шеи 'Умайра, он велел: «*Оставь его, о 'Умар, а ты подойди поближе, о 'Умайр*». После этого 'Умайр приблизился к Посланнику Аллаха  и сказал: «Да будет ваше утро благословенным», на что Пророк  сказал: «*Аллах почтил нас лучшим приветствием, чем твоё, о 'Умайр, приветствием обитателей Рая салям<sup>10</sup>*». Потом он спросил: «*Что привело тебя сюда, о 'Умайр?*» 'Умайр сказал: «Я приехал из-за того плениника, который находится у вас в руках, чтобы вы хорошо обращались

---

<sup>10</sup> Мир.

с ним». Пророк  спросил: «*А зачем тебе меч, который привязан к твоей шее?*» Умайр сказал: «Да проклянёт Аллах его вместе с другими мечами! Разве они избавили нас хоть от чего-нибудь?» Пророк  сказал: «*Скажи мне правду, что привело тебя к нам?*» Умайр ответил: «Я пришёл только ради этого». Тогда Пророк  сказал: «*Но ты ведь встречался в Хиджре с Сафванином ибн Умайей, и вы вспоминали курайшиотов, тела которых сбросили в колодец, а потом ты сказал: "Если бы не мой долг и не дети, то я бы поехал в Медину, чтобы убить Мухаммада!" — а после этого Сафван пообещал вернуть твой долг и позаботиться о твоих детях, чтобы ты убил меня! Но Аллах не даст тебе осуществить это!*» Тут Умайр воскликнул: «Свидетельствую, что ты — Посланник Аллаха! О Посланник Аллаха, мы действительно считали ложью то, что ты сообщал нам, и те Откровения, которые ниспосыпались тебе свыше. Но при этом разговоре присутствовали только я и Сафван, и, клянусь Аллахом, теперь я верю, что всё это ниспосыпал тебе Аллах! Хвала же Аллаху, Который привёл меня к исламу и направил меня этим путём!» После чего он принёс свидетельство истины, а Посланник Аллаха  сказал: «*Расскажите вашему брату о религии, научите его Корану и отпустите на свободу его пленника.*» Они так и сделали.

Умар ибн аль-Хаттаб  сразу обратил внимание на прибывшего Умайра ибн Вахба и заподозрил недоброе. Он сказал, что это — шайтан, который пришёл лишь для того, чтобы причинить зло. Умар  знал об Умайре достаточно. Этот человек причинял страдания мусульманам в Мекке, подстрекал язычников к сражению с мусульманами при Бадре и собирал сведения об их численности. Руководствуясь своими знаниями, Умар  счёл необходимым принять меры для защиты Посланника Аллаха . Он взялся за перевязь меча, который висел на шее Умайра, и таким образом лишил его возможности воспользоваться оружием для нападения на Посланника Аллаха . В то же время он приказал нескольким сподвижникам охранять Посланника Аллаха .

**Битва при Ухуде<sup>11</sup>, поход на бану Мусталик и Битва у рва<sup>12</sup>.** 'Умар  был отважным и благородным человеком, и эти качества проявились в полной мере, когда он участвовал в походах и битвах вместе с Посланником Аллаха .

После битвы при Ухуде, когда многобожники завершили приготовления к возвращению, Абу Суфьян подошёл к горе и закричал: «Есть ли среди вас Мухаммад?» Посланник Аллаха  сказал: «*Не отвечайте!*» Тогда он закричал: «Есть ли среди вас Ибн Абу Кухафа?» Посланник Аллаха  сказал: «*Не отвечайте!*» Тогда он закричал: «Есть ли среди вас 'Умар ибн аль-Хаттаб?» — но они снова ему не ответили. После этого Абу Суфьян закричал: «Они мертвы, а иначе ответили бы!» Тогда 'Умар  не выдержал и крикнул ему в ответ: «О враг Аллаха, поистине, ты лжёшь! Те, о ком ты говорил, живы, и Аллах не дал исчезнуть тому, что ещё принесёт тебе огорчения!» Потом Абу Суфьян воскликнул: «Да возвысится Хубаль!» Тогда Посланник Аллаха  сказал: «*Неужто вы ему не ответите?*» Люди спросили: «Что же нам сказать?» Он сказал: «*Говорите: "Аллах выше и могущественнее!"*» Потом Абу Суфьян сказал: «У нас есть Аль-'Узза, а у вас Аль-'Уззы нет!» Пророк  сказал: «*Неужто вы ему не ответите?*» Люди спросили: «Что же нам сказать?» Он сказал: «*Говорите: "Наш Покровитель — Аллах, а у вас нет покровителя!"*» Потом Абу Суфьян сказал: «Дела идут хорошо! Этот день — за день Бадра, а война идёт с переменным успехом. Ваших убитых изуродовали. Я не приказывал делать этого, но это меня вовсе не огорчает». 'Умар  сказал

<sup>11</sup> Ухуд — название горы в пяти километрах к северу от Медины. 22 марта 625 года у этой горы произошло сражение между мусульманами и курайшитами, в котором мусульмане потерпели поражение и понесли значительные потери. Среди прочих погиб и дядя Пророка  Хамза .

<sup>12</sup> Битва у рва — сражение мусульман с осадившим Медину в апреле 627 года десятитысячным войском, состоявшим из курайшитов и их союзников. Для защиты от конницы противника Посланник Аллаха , по совету своего сподвижника Сальмана аль-Фариси , велел вырыть ров, охвативший Медину с запада, севера и северо-востока.

в ответ: «Это не одно и то же, ибо наши погибшие окажутся в Раю, а ваши — в Огне!»

Потом Абу Суфьян сказал: «Иди ко мне, о 'Умар!» Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Подойди к нему и посмотри в чём дело». И 'Умар ﷺ подошёл к нему, а Абу Суфьян сказал: «Заклинаю тебя Аллахом, о 'Умар, скажи, убили ли мы Мухаммада?» На это 'Умар ﷺ сказал: «О Аллах, нет, и, поистине, сейчас он слышит твои слова!» На это Абу Суфьян сказал: «Я больше доверяю тебе и считаю, что ты надёжнее, чем Ибн Ками‘а».

Абу Суфьян спрашивал только об этих троих, так как и сам он, и его соплеменники знали, что именно они являются главной опорой ислама.

А Джабир ибн 'Абдаллах<sup>[16]</sup> рассказывает: «Мы участвовали в военном походе, и один мухаджир задел ногой ансара. Ансар закричал: “О ансары!” А мухаджир закричал: “О мухаджиры!” Посланник Аллаха ﷺ услышал это и спросил: “Неужели до сих пор раздаются призывы времён невежества?!” Люди сказали: “О Посланник Аллаха! Один мухаджир ударил ногой ансара”. Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Прекратите это, ибо это дурно пахнет”. 'Абдаллах ибн Убайй, услышав об этом, воскликнул: “Они это сделали?! Клянусь Аллахом, когда мы вернёмся в Медину, тот из нас, кто могуществен, изгонит презренного!” Известие об этом дошло до Пророка ﷺ, и 'Умар ﷺ сказал: “О Посланник Аллаха, позволь мне отрубить голову этому лицемеру!” Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Оставь его, чтобы люди потом не говорили, что Мухаммад убивает своих сподвижников”».

[16] Абу 'Абдаллах Джабир ибн 'Абдаллах ибн 'Амр ибн Хирам аль-Ансари ас-Сулями — один из самых известных сподвижников. Принимал участие в битве при Бадре и ещё в семнадцати сражениях. Аль-Бухари приводит хадис, в котором говорится, что в битве при Бадре он подносил воду бойцам. Некоторые историки считают, что он не принимал участия в битвах при Бадре и при Ухуде, но участвовал во всех последующих сражениях и походах. Участвовал в битве при Сыйфине на стороне 'Али ибн Абу Талиба. Обладал прекрасной памятью и передал много хадисов. Скончался в 74 или 77 г. х. в возрасте 94 лет, ослепнув незадолго до смерти. Есть мнение, что он был последним сподвижником, который скончался в Медине.

В другой версии говорится, что 'Умар ﷺ сказал: «Вели 'Аббаду ибн Бишру убить его». Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Как я могу это сделать? Ведь потом люди станут говорить, что Мухаммад убивает своих сподвижников! Нет!»* Вместо этого он велел людям немедленно отправляться в путь, хотя обычно он никогда не трогался с места в такое время. Он поехал вперёд, и люди поехали за ним.

Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Как же я могу сделать это, о 'Умар? Ведь потом люди станут говорить, что Мухаммад убивает своих сподвижников»*. Посланник Аллаха ﷺ заботился о политической репутации. Ведь одно дело, когда окружающие признают, что сподвижники беззаветно любят Посланника Аллаха ﷺ, и это признано даже лидерами неверующих вроде Абу Суфьяна, который сказал: «Не видел я человека, который любил бы другого так, как сподвижники Мухаммада любят Мухаммада!» И совсем другое дело, когда люди начнут говорить, что Мухаммад убивает своих сподвижников. Очевидно, что в этом случае враги мусульман оживились бы и попытались внедрить своих людей в окружение Посланника Аллаха ﷺ. А без этого любовь сподвижников к Посланнику Аллаха ﷺ не оставляла им никаких шансов на успех.

Во время Битвы у рва 'Умар ﷺ, как и остальные мусульмане, был занят язычниками до тех пор, пока не зашло солнце, из-за чего он пропустил послеполуденную молитву. Джабир рассказывал, что, когда 'Умар ﷺ ругал язычников-курайшитов из-за этого, Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«И я, клянусь Аллахом, не совершил эту молитву!»* — и они остановились в Бутхане, совершили малое омовение и послеполуденную молитву — это было уже после захода солнца, — а потом совершили и закатную.

**Худайбийский мир, поход на бану Хавазин и поход на Хайбар<sup>13</sup>.** В Худайбии Посланник Аллаха ﷺ решил направить к ку-

---

<sup>13</sup> Хайбар — оазис к северу от Медины, население которого составляли иудеи, враждебно настроенные по отношению к Посланнику Аллаха ﷺ. В 628 году полуторатысячный отряд мусульман под его пред-

райшиитам посланца, который разъяснил бы им, какую позицию он занимает и какова цель его похода. Он позвал к себе 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, чтобы послать к курайшиитам его, но 'Умар уклонился от этого, сказав: "О Посланник Аллаха, нет у меня никого из бани 'Ади, кто постоял бы за меня, если мне нанесут обиду. Лучше пошли 'Усмана ибн 'Аффана, у которого там есть родственники, и он передаст им, что ты хочешь". Тогда Пророк ﷺ позвал к себе 'Усмана и направил к курайшиитам его, сказав: *"Передай им, что мы пришли не для того, чтобы сражаться, а только для того, чтобы совершить 'умру, и с нами жертвенный скот. Мы хотим зарезать его и сразу же вернуться"*.

'Умар, Усайд ибн Худайр, лидер ауситов, и Са'д ибн 'Убада, лидер хазраджитов, выступили против подписания мирного договора с курайшиитами.

Историки упоминают о том, что 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ пришёл к Посланнику Аллаха ﷺ, чтобы выразить свой протест против заключения этого мирного договора. Он сказал: «Разве ты не Посланник Аллаха?» Мухаммад ﷺ ответил: «Да, я — *Посланник Аллаха*». 'Умар ﷺ спросил: «Разве мы не мусульмане?» Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Да, мы мусульмане». 'Умар ﷺ спросил: «Разве они не многобожники?» Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Да, они многобожники». 'Умар ﷺ воскликнул: «Почему же мы тогда позволяем унижать нашу религию?!» Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Поистине, я — Посланник Аллаха, и я не ослушиваюсь Его»*. А в другой версии этого хадиса упоминается, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Я — раб Аллаха и Его Посланник. Я никогда не поступлю вопреки Его велению, и Он никогда не оставит меня»*. 'Умар ﷺ спросил: «Разве мы не говорили о том, что придём к Дому и совершим обход вокруг него?» Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Да, это так. Но разве я говорил тебе, что это непременно случится в этом году?»* 'Умар ﷺ сказал: «Нет». Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Ты обязательно придёшь к До-*

---

водительством после полуторамесячной осады захватил этот оазис. Жителям было позволено продолжать обрабатывать земли оазиса на особых условиях.

*му и совершишь обход вокруг него».* 'Умар ﷺ сказал: «Я отправился к Абу Бакру и спросил его: «Разве он не Посланник Аллаха?» Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «Да, он — Посланник Аллаха». 'Умар ﷺ спросил: «Разве мы не мусульмане?» Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «Да, мы мусульмане». 'Умар ﷺ спросил: «Разве они не многобожники?» Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «Да, они многобожники». 'Умар ﷺ воскликнул: «Почему же мы тогда позволяем унижать нашу религию?!» Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал, советуя не противоречить Посланнику Аллаха ﷺ: «Подчиняйся ему. Поистине, я свидетельствую, что он Посланник Аллаха и что истина — то, что он повелел. Он никогда не поступит вопреки велению Аллаха, и Аллах никогда не оставит его»».

После трагического случая с Абу Джандалем<sup>[17]</sup> мусульмане снова запротестовали против заключения мирного договора с язычниками. Группа сподвижников пришла к Посланнику Аллаха ﷺ. Среди них был и 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ. Они сказали Посланнику Аллаха ﷺ, что возражают против заключения этого договора. Однако Посланник Аллаха ﷺ, благодаря терпению, мудрости, выдержке и способности убеждать, которые даровал ему Аллах, смог убедить протестующих в том, что пользы от этого договора будет больше, чем вреда, что это перемирие выгодно мусульманам и что Всевышний Аллах не оставит Абу Джандаля и других слабых мусульман и избавит их от того, что постигло их.

Из поведения Посланника Аллаха ﷺ можно сделать вывод о том, что он уважал чужое мнение и выслушивал оппонента. Он подал пример всем предводителям мусульман до самого Суд-

[17] Посланник Аллаха ﷺ вернул Абу Джандаля, сына Сухайля ибн 'Амра, язычникам в соответствии с условиями договора. Хотя ко времени появления Абу Джандаля договор ещё не был заключён, однако стороны уже выразили согласие с пунктом договора, гласящим: «Того из курайшитов, кто придёт к Мухаммаду без разрешения своего покровителя, иначе говоря, сбежит от них, он вернёт им, а того из находящихся вместе с Мухаммадом, кто придёт к курайшитам, сбежав от него, ему возвращать не будут».

ного дня. Он поощрял сподвижников высказывать своё мнение, поскольку их мнения могли оказаться полезными для мусульман.

Таким образом, в мусульманском обществе гарантируется свобода мнений, и любой человек может свободно высказаться, даже если его мнение противоречит мнению правителя. У мусульман есть право ознакомить окружающих со своей точкой зрения. Посланник Аллаха ﷺ продемонстрировал это в этом и других эпизодах.

Поступок 'Умара ﷺ свидетельствует о том, что иметь мнение, противоречащее мнению правителя, — не преступление.

В данном случае 'Умар ﷺ не осуждал Посланника Аллаха ﷺ и не противоречил ему. Он лишь хотел, чтобы ему объяснили то, чего он не понимал. Он заботился о величии ислама и не хотел никому позволять унижать его. А когда 'Умар ﷺ понял мудрость, заключённую в этом мирном договоре, он раскаялся в том, что сказал. Сам он говорил: «Я подавал милостыню, постился и молился, а также освобождал рабов во искупление тех моих слов, пока у меня не появилась надежда, что я всё-таки искупил их».

В ша'бане 7 года хиджры Посланник Аллаха ﷺ отправил 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ в сопровождении тридцати воинов к бану Хавазин в место, находившееся в четырёх переходах от Мекки. Тот отправился в путь. В качестве проводника он взял с собой человека из племени бану Хиляль. Он двигался ночью и скрывался днём. Узнав о его приближении, хавазинцы разбежались, и, когда 'Умар ﷺ прибыл на место, там уже никого не было. Подождав немного, он вернулся вместе со своим отрядом к Посланнику Аллаха ﷺ.

Из этой истории можно сделать по меньшей мере три важных вывода.

1. 'Умар ﷺ стал годным для того, чтобы быть командующим. Если бы это было не так, Посланник Аллаха ﷺ не стал бы ставить его во главе отряда, который выступил против одного из сильнейших арабских племён в очень опасном районе.

2. 'Умар ﷺ двигался ночью и скрывался днём, потому что понимал, как важно напасть неожиданно, ибо тогда будет легче обратить врага в бегство. Следовательно, он имел военный опыт и разбирался в военных стратегиях.

3. 'Умар رض в точности исполнил приказ Посланника Аллаха ﷺ, а точное исполнение приказов и по сей день остаётся одним из главных факторов успешного ведения боевых действий.

А во время похода на Хайбар, подойдя к Хайбару, Посланник Аллаха ﷺ вручил знамя 'Умару ибн аль-Хаттабу رض, однако тому не удалось взять Хайбар. Он вернулся к Посланнику Аллаха ﷺ. Сахль ибн Са'д رض передаёт, что в день Хайбара он слышал, как Пророк ﷺ сказал: *«Я непременно вручу это знамя тому человеку, через которого Аллах дарует нам победу»*. Услышав это, сподвижники Пророка ﷺ поднялись со своих мест и разошлись, и каждый надеялся на то, что знамя вручат ему. А наутро они направились к Пророку ﷺ, и каждый из них хотел, чтобы знамя вручили ему, однако он спросил: *«Где 'Али?»* Ему сказали, что у него болят глаза, и он велел позвать 'Али к себе. Когда тот пришёл, Пророк ﷺ поплевал ему на глаза, и он сразу же выздоровел, будто с ним ничего и не было. А в другой версии говорится, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Завтра я вручу знамя человеку, который любит Аллаха и Его Посланника и которого любят Аллах и Его Посланник»*. И он вручил знамя 'Али. В походе на Хайбар 'Али участвовал в поединке с иудеем Мархабом. Когда мусульмане подошли к Хайбару, появился предводитель его жителей — Мархаб, который принял расхаживать перед нами, держа в руках меч и произнося такие стихи:

Знает Хайбар, что я — Мархаб,  
Воин, хорошо вооружённый и испытанный  
В войнах, когда они разгораются!

И 'Али сказал:

Я — тот, кого мать назвала Хайдаром<sup>14</sup>.  
Подобен я смелому льву, что в лесах обитает,  
И я многих и многих из вас растерзаю!

---

<sup>14</sup> *Хайдар* (ар. حيدر) — лев.

А потом он ударил Мархаба по голове и убил его, и в конечном итоге его усилия помогли мусульманам одержать победу.

Имам Ахмад приводит следующее сообщение от Абу Бурайды: «Они с 'Али обменялись ударами, и 'Али ударил его по голове так, что мечом расколол ему череп, и воины слышали звук этого удара. И почти сразу же Всевышний Аллах даровал победу 'Али и мусульманам».

В том же походе на Хайбар об одном из погибших люди стали говорить, что он мученик, однако Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Нет, это не так. Я видел его в Огне — он попал туда из-за плаща или одежды, которую присвоил, взяв из военной добычи до её раздела»*. Потом он сказал: *«О Ибн аль-Хаттаб, пойди и объяви людям, что не войдёт в Рай никто, кроме верующих»*, и тот исполнил веление Посланника Аллаха ﷺ.

**Покорение Мекки, сражение при Хунайне и поход на Та-бук.** Когда курайшиты вероломно нарушили мирный договор, заключённый с мусульманами в Худайбийе, стало очевидно, что мусульмане не станут закрывать на это глаза. Испугавшись возмездия, язычники послали Абу Суфьяна в Медину для переговоров с Посланником Аллаха ﷺ о возобновлении мира. Абу Суфьян, прибыв в Медину, пришёл к своей дочери Умм Хабибе, которая была женой Посланника Аллаха ﷺ, в надежде, что она поможет ему убедить Посланника Аллаха ﷺ не нападать на курайшитов. Однако он не нашёл у неё поддержки, на которую надеялся. Тогда он пошёл к Абу Бакру, но Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ тоже отказался помочь ему. Тогда он пошёл к 'Умару ﷺ. Но 'Умар ﷺ сказал: «Я буду ходатайствовать за вас перед Посланником Аллаха ﷺ?! Клянусь Аллахом, если бы я не нашёл ничего, кроме крошечного муравья, я сражался бы с вами и с помощью него!»

Когда Посланник Аллаха ﷺ завершил приготовления к походу, Хатыб ибн Абу Бальтаа написал жителям Мекки, сообщая им о том, что Посланник Аллаха ﷺ собирается идти на Мекку. Однако Посланник Аллаха ﷺ узнал об этом письме из ниспосланного ему Откровения и предотвратил эту попыт-

[18] Абу аль-Асвад (или Абу 'Амр) аль-Микдад ибн 'Амр ибн Са'ляба аль-Бахрани — один из самых известных и выдающихся сподвижников. Во времена невежества он вступил в союз с аль-Асвадом ибн Ягусом аз-Зухри, который усыновил его, и поэтому он был больше известен как аль-Микдад ибн аль-Асвад. Принял ислам шестым. Он совершил переселение вначале в Эфиопию, а затем — в Медину. Принимал участие во всех крупных событиях, произошедших при жизни Посланника Аллаха , в том числе и в битве при Бадре. Позднее участвовал в покорении Египта. Скончался в 33 г. х., когда ему было 70 лет. Это произошло в местечке Джауф в трёх милях от Медины, после чего его тело было доставлено в Медину.

ку передать курайшитам важные сведения о мусульманах. Посланник Аллаха  отправил 'Али и аль-Микдада<sup>[18]</sup>, которые задержали в двенадцати милях от Медины женщину с письмом Хатыба. Они пригрозили, что сами обыщут её, если она не отдаст письмо. Она отдала им письмо.

Ознакомившись с содержанием письма, Пророк  воскликнул: «*Что же это, о Хатыб?!*» Хатыб сказал: «Не спеши осуждать меня, о Посланник Аллаха! Дело в том, что я жил вместе с курайшитами, но не был одним из них<sup>15</sup>. У мухаджиров, которые находятся с тобой, есть в Мекке родственники, и они защитят их семьи и имущество<sup>16</sup>, а поскольку у меня среди курайшитов родственников нет, я и захотел сделать для них что-то, чтобы защитить своих близких, и я сделал это не от неверия и не потому, что решил отступиться от своей религии!» Выслушав его, Пророк  сказал: «*Он сказал правду*», что же касается 'Умара , то он воскликнул: «О Посланник Аллаха, позволь мне отрубить голову этому лицемеру!» Посланник Аллаха  сказал: «*Поистине, он участвовал в битве при Бадре, а откуда тебе знать, может быть, Всевышний Аллах посмотрел*

---

<sup>15</sup> Хатыб был союзником курайшитов и жил вместе с ними, но не был курайшитом.

<sup>16</sup> Таким образом, Хатыб опасался, что, когда курайшитам станет известно о походе мусульман на Мекку, они подвергнут преследованиям семью тех сподвижников Пророка , которые всё ещё оставались среди них.

*на участников этого сражения и сказал: “Делайте, что хотите, Я уже простил вам!”?» [Бухари].*

Из диалога Посланника Аллаха ﷺ с 'Умаром ибн аль-Хаттабом ﷺ можно сделать важный вывод: совершение тяжкого греха не делает человека неверующим.

Поняв, что положение безвыходно, Абу Суфьян принял предложение Ибн 'Аббаса сдаться Посланнику Аллаха ﷺ и просить у него гарантии безопасности. 'Абдаллах ибн 'Аббас (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт: «Я сказал: “Таков Посланник Аллаха ﷺ с людьми, и, клянусь Аллахом, плохо придётся курайшитам утром!” Он спросил: “Что же делать, да станут отец мой и мать выкупом за тебя?” Я сказал: “Клянусь Аллахом, если он схватит тебя, то обязательно отрубит тебе голову! Садись же на мою мулицу, а я привезу тебя к Посланнику Аллаха ﷺ и попрошу у него пощады для тебя”, и он сел сзади, а два его товарища вернулись обратно.

Я привёз его в лагерь, и каждый раз, когда я провозил его мимо одного из костров мусульман, они спрашивали: “Кто это?” Увидев же, что я сижу на мулице Посланника Аллаха ﷺ, они сказали: “Это дядя Посланника Аллаха ﷺ верхом на его мулице”. И когда я проехал мимо костра 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, он тоже спросил: “Кто это?” Он подошёл ко мне и, увидев на мулице Абу Суфьяна, воскликнул: “Так это враг Аллаха Абу Суфьян? Хвала Аллаху, который отдал нам тебя без всяких договоров и обещаний!” И он поспешил к Посланнику Аллаха ﷺ, но я пришпорил мулицу и опередил его, войдя к Посланнику Аллаха ﷺ первым, а потом вошёл и 'Умар ﷺ, который сказал: “О Посланник Аллаха, вот Абу Суфьян, позволь же мне отрубить ему голову!” Я же сказал: “О Посланник Аллаха, я взял его под свою защиту!” А потом я сел рядом с Посланником Аллаха ﷺ, повернул его голову к себе и сказал: “Клянусь Аллахом, никто не будет разговаривать с ним сегодня ночью, кроме меня!” Когда же 'Умар стал настаивать на своём, я сказал: “Погоди, о 'Умар, ибо, клянусь Аллахом, будь он из числа людей из рода бану 'Ади ибн Ка'б, ты не говорил бы так,

но ты знаешь, что он из рода 'Абд-Манаф!' Он же сказал: "Нет, это ты погоди, о 'Аббас, ибо, клянусь Аллахом, принятие тобой ислама было для меня желаннее, чем принятие ислама аль-Хаттабом, но это не было бы так, если бы я не знал, что твой ислам желаннее ислама аль-Хаттаба для Посланника Аллаха!" После этого Посланник Аллаха  сказал: "*Уведи его к себе, о 'Аббас, а утром приведи обратно*". И я ушёл, а утром снова привёл его к Посланнику Аллаха ». Как мы видим, 'Умар  хотел казнить Абу Суфьяна как одного из предводителей язычников, однако Всевышний Аллах желал ему блага и привёл его в ислам.

В битве при Хунайне язычники неожиданно напали на мусульман. Началась паника, и те побежали. Посланник Аллаха  воскликнул: «*Куда вы, о люди? Ко мне! Ко мне! Я — Посланник Аллаха, я — Мухаммад ибн 'Абдаллах!*» Однако никто не слышал его, верблюды начали сталкиваться друг с другом, воины обратились в бегство, и около Посланника Аллаха  остались только несколько мухаджиров и ансаров, в том числе и несколько членов его семьи. Среди оставшихся с Посланником Аллаха  мухаджиров были Абу Бакр ас-Сыдик  и 'Умар , а из его родственников — 'Али ибн Абу Талиб, аль-'Аббас, аль-Фадль ибн аль-'Аббас<sup>[19]</sup>, Абу Суфьян ибн аль-Харис, Раби'a ибн аль-Харис и другие.

Когда Абу Катада нагнал 'Умара  и спросил: «Что с людьми?» — 'Умар ответил: «Предопределение Аллаха».

[19] Аль-Фадль ибн аль-'Аббас ибн 'Абд-аль-Мутталиб аль-Кураши аль-Хашими — сподвижник, старший сын аль-Аббаса, брат 'Абдаллаха ибн аль-'Аббаса, двоюродный брат Посланника Аллаха . Сидел в седле позади Посланника Аллаха  во время прощального хаджа. У него была одна дочь — Умм Кульсум. Умер в эпоху 'Умара  в 18 г. х.

Всевышний Аллах сказал об этой битве:

**Аллах одарил вас победой во многих местах и в день Хунайна, когда вы радовались своей многочисленности, которая ничем вам не помогла. Земля стала тесной для вас, несмотря на её просторы, и вы повернули вспять.**

Сура 9 «Покаяние», аят 25

لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنٍ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُفْعَنْ عَنْكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ

А потом Аллах простил верующих, и, когда поражение казалось неминуемым, от Него пришла помощь. Воины вернулись к Пророку ﷺ и сплотились вокруг него, и Всевышний ниспоспал им успокоение.

Всевышний Аллах сказал:

**Потом Аллах ниспоспал спокойствие Своему Посланнику и верующим, ниспоспал воинов, которых вы не видите, и подверг мучениям тех, кто не верует. Таково возмездие неверующим!**

Сура 9 «Покаяние», аят 26

ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ وَعَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الظَّالِمِينَ كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكُفَّارِينَ

Посланник Аллаха ﷺ разделил военную добычу в Джиране. Джабир ибн 'Абдаллах (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Когда Посланник Аллаха ﷺ делил военную добычу в Джиране, какой-то человек сказал ему: “Дели по справедливости!” Посланник Аллаха ﷺ сказал ему: “Торе тебе! Если я несправедлив, кто же тогда справедлив? Я окажусь в тяжком положении, если не буду придерживаться справедливости!”»

‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ поднялся и сказал: «О Посланник Аллаха! Позволь мне убить этого лицемера!» Посланник Алла-

ха رض сказал: «*Нет, не надо, потому что иначе люди начнут говорить, что Мухаммад убивает своих сподвижников... Попытавшись, этот и его товарищи читают Коран, но он не проходит дальше их глоток, и они выходят из религии подобно тому, как выходит из дичи острый пронзившей её стрелы*» [Бухари; Муслим].

Так 'Умар رض защищал Посланника Аллаха رض, и он всегда реагировал подобным образом, когда дело касалось религии...

Я'ля ибн Умайя رض передаёт, что однажды он попросил 'Умара رض: «Покажи мне Пророка رض в тот момент, когда ему будет ниспосыпаться Откровение». Некоторое время спустя, когда Пророк رض вместе с группой своих сподвижников находился в Джи'ране, к нему подошёл какой-то человек и спросил: «О Посланник Аллаха, что ты скажешь о том, кто надел ихрам для совершения 'умры, умастившись при этом благовониями?» После этого Пророк رض в течение некоторого времени хранил молчание, а потом ему начало ниспосыпаться Откровение. И тогда 'Умар رض подал знак Я'ле, который подошёл поближе и увидел, что Посланник Аллаха رض прикрылся куском материи. Я'ля заглянул внутрь, и оказалось, что лицо Посланника Аллаха رض покраснело, а сам он хрюпит. Когда ниспослание Откровения прекратилось, Пророк رض спросил: «Где *тот, кто спрашивал об 'умре?*» А когда этого человека привели, он сказал: «*Трижды смой со своего тела благовония, сними с себя эту джуббу и делай во время 'умры то же самое, что делаешь во время хаджа*» [Бухари; Муслим].

Во время похода на Табук люди, страдавшие от голода, обратились к Пророку رض с просьбой, сказав: «О Посланник Аллаха, если бы ты разрешил нам заколоть наших верблюдов, то мы могли бы питаться их мясом и использовать их жир». Посланник Аллаха رض сказал: «*Так и сделайте*». Тогда к нему подошёл 'Умар, который сказал: «О Посланник Аллаха, если ты позволишь им сделать это, у нас останется мало верховых животных! Лучше вели им принести те припасы, которые у них ещё есть, а потом обратись к Аллаху с мольбой, чтобы Он сде-

лал их благословенными для этих людей, может быть, Он сде-  
ляет это!» Посланник Аллаха  сказал: «*Да!*» — после чего ве-  
лел принести себе кожаную подстилку и расстелил её, а потом  
он велел сносить на эту подстилку остатки их припасов, и люди  
стали подходить кто с горстью ячменя, кто с пригоршней фи-  
ников, а кто с куском хлеба. В конце концов на этой подстил-  
ке набралось немного еды, и тогда Посланник Аллаха  призвал  
на эту еду благословение, а потом сказал: «*Кладите это в свои  
сосуды!*» И люди стали складывать еду в свои сосуды, что про-  
должалось до тех пор, пока все имевшиеся в лагере сосуды не  
были заполнены, а кроме того, все наелись досыта и после это-  
го ещё осталось. Что же касается Посланника Аллаха , то он  
сказал: «*Свидетельствую, что нет божества, кроме Алла-  
ха, и что я — Посланник Аллаха, и если кто-нибудь из рабов  
Аллаха встретит Его, имея в запасе два этих свидетельства  
и не сомневаясь в их истинности, не останется Рай недоступ-  
ным для него!*» [Муслим].

Это лишь несколько историй об участии 'Умара  в походах  
и битвах Посланника Аллаха . Вне всяких сомнений, 'Умар  извлёк из этих походов и общения с разными людьми во время  
них множество уроков.

## § 2. 'Умар и хадисы Посланника Аллаха

'Умар  стремился проводить с Посланником Аллаха  как  
можно больше времени. Он старался не пропускать ни одной  
проповеди Посланника Аллаха  и не покидал собрания, на ко-  
тором присутствовал Посланник Аллаха , до тех пор, пока тот  
не покидал его.

Как мы уже говорили, 'Умар  не просто присутствовал на  
подобных собраниях, но и задавал вопросы, на которые Послан-  
ник Аллаха  отвечал. 'Умар  передал от Посланника Алла-  
ха  539 хадисов, 26 из которых приводят в своих «Сахихах» аль-  
Бухари и Муслим. 34 приводит только аль-Бухари и 21 — только

Муслим. В их числе — хадисы первостепенной важности по многим разделам религии, включая поклонение, судопроизводство, деловые и личные отношения между людьми и исламский этикет. Ниже мы приведём некоторые из хадисов, связанных с именем 'Умара ибн аль-Хаттаба .

1. По сообщению Ибн 'Умара (да будет доволен Аллах им обоими), 'Умар ибн аль-Хаттаб  рассказывал: «Однажды, когда мы сидели с Посланником Аллаха , перед нами появился человек в белоснежной одежде, с иссиня-чёрными волосами. На нём не было следов путешествия, и никто из нас не знал его. Он сел перед Пророком , почти прислонился своими коленями к его коленям, положил руки себе на бёдра и сказал: “О Мухаммад, расскажи мне о покорности Аллаху (ислам)”. Посланник Аллаха  сказал: “*Покорность Аллаху — это когда ты свидетельствуешь, что нет божества, кроме Аллаха, и что Мухаммад — Посланник Аллаха, совершаешь молитву, даёшь очистительную подать (закят), соблюдаешь пост в месяц рамадан и совершаешь паломничество к Дому (хадж), если имеешь возможность*”. Тот человек сказал: “Ты сказал правду”. Мы удивились: ведь он и спрашивает Посланника Аллаха, и подтверждает его правоту. Он сказал: “Расскажи мне о вере (иман)”. Посланник Аллаха  сказал: “*Это когда ты веруешь в Аллаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников, в Последний день и веруешь в предопределённость и добра, и зла*”. Он сказал: “Ты сказал правду”, и продолжил: “Расскажи мне о совершенстве в поклонении Аллаху (ихсан)”. Посланник Аллаха  сказал: “*Это когда ты поклоняешься Аллаху так, как будто ты Его видишь. Ведь если ты и не видишь Его, то, воистину, Он видит тебя*”. Тот человек сказал: “Расскажи мне о Часе”. Посланник Аллаха  сказал: “Вопрошаемый знает о нём не больше вопрошающего”. Он сказал: “Расскажи мне о его знамениях”. Посланник Аллаха  сказал: “*Когда рабыня родит свою госпожу и когда ты уви-*

*диши босых, полунагих, нуждающихся пастухов состязающимися в строительстве высоких домов*”. Тот человек ушёл, а я ещё остался на время. Тогда Посланник Аллаха  сказал: “Умар, знаешь ли, кто задавал вопросы?” Я сказал: “Аллах и Его Посланник знают об этом лучше”. Тогда он сказал: “Воистину, это к вам приходил Джибриль, дабы научить вас вашей религии!”» [Ахмад].

2. Абу Хурайра<sup>[20]</sup>  сказал: «Как-то раз, когда мы вместе с несколькими людьми<sup>17</sup>, среди которых были Абу Бакр ас-Сыддик  и ‘Умар , сидели вокруг Посланника Аллаха , он встал, покинул нас и долго не возвращался. Через некоторое время мы стали опасаться, что с ним что-нибудь случилось, забеспокоились и поднялись со своих мест. Встревожившись первым, я отправился на поиски Посланника Аллаха  и искал его, пока не подошёл к стене сада, который принадлежал ансарам из рода потомков ан-Наджжара. Я обошёл вокруг стены в поисках ворот, но не нашёл их, однако обнаружил ручеёк, который вытекал из находящегося снаружи колодца и исчезал за стенами сада. Тогда я сжался, как лиса, пролез внутрь и увидел Посланника Аллаха , который спросил: “Абу Хурайра?” Я отозвался: “Да, о Посланник Аллаха”. Он спросил: “Что

[20] Абу Хурайра ‘Абдаллах (или ‘Абд-ар-Рахман; относительно его имени среди учёных есть разногласия) ибн Сахр ад-Дуси. Прозвище Абу Хурайра ‘владелец котёнка’ он получил за то, что однажды спрятал в рукаве одного или нескольких котят. Он был одним из величайших сподвижников Пророка  и передал наибольшее число хадисов. У него было много учеников, и более 800 человек передавали хадисы с его слов. Принял ислам в 7 г. х., когда мусульмане покорили Хайбар, а затем переселился в Медину и почти не отходил от Пророка  вплоть до его кончины. Во времена правления ‘Умара ибн аль-Хаттаба назначался муфтием, а во времена правления Марвана ибн аль-Хакама — наместником Медины. Скончался в 59 г. х. Похоронен на кладбище Аль-Баки‘ в Медине.

<sup>17</sup> Речь идёт о группе людей от трёх до десяти человек.

*случилось?*” Я сказал: “Ты был с нами, а потом ушёл и долго не возвращался. Мы стали опасаться, что с тобой что-то случилось, и нас охватило беспокойство, а я забеспокоился первым. Потом я пришёл к этому саду и сжался, как лиса... А остальные идут за мной”. Тогда Посланник Аллаха  сказал: “О Абу Хурайра!” Он дал мне свои сандалии и сказал: *“Иди с этими моими сандалиями и порадуй вестью о Рае того, кого ты встретишь за пределами этого сада и кто засвидетельствует, что нет божества, кроме Аллаха, будучи убеждённым в этом сердцем”*. Первым, кого я встретил, был ‘Умар , который спросил: “Что это за сандалии, о Абу Хурайра?” Я ответил: “Это сандалии Посланника Аллаха , который послал меня с ними, чтобы я порадовал вестью о Рае того, кого я встречу и кто засвидетельствует, что нет божества, кроме Аллаха, будучи убеждённым в этом сердцем”. Тут ‘Умар  хлопнул меня рукой по груди так, что я сел на землю<sup>18</sup>, и сказал: “Возвращайся, о Абу Хурайра!” Чуть не плача, я вернулся к посланнику Аллаха , что же касается ‘Умара, то он пришёл следом за мной. Посланник Аллаха  спросил: *“Что с тобой, о Абу Хурайра?”* Я сказал: “Я встретил ‘Умара и рассказал ему, с чем ты меня послал, а он ударил меня в грудь так, что я сел на землю, и сказал: ‘Возвращайся!’” Посланник Аллаха  спросил: *“О ‘Умар, что побудило тебя поступить так?”* ‘Умар  сказал: “Да станут отец мой и мать выкупом за тебя, о Посланник Аллаха, ты и в самом деле послал Абу Хурайру со своими сандалиями, чтобы он порадовал вестью о Рае того, кого встретит и кто засвидетельствует, что нет божества, кроме Аллаха, будучи убеждённым в этом сердцем?” Посланник Аллаха  сказал: “Да”. ‘Умар воскликнул: “Не делай этого, ибо, поистине, я боюсь, что люди будут по-

---

<sup>18</sup> ‘Умар , отличавшийся большой физической силой, хотел только удержать Абу Хурайру  от того, чтобы тот продолжал путь, но не желал причинить ему боль или обидеть его.

лагаться на это<sup>19</sup>, так пусть же они занимаются поклонением!” Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Пусть”» [Муслим].

3. Джабир ибн 'Абдаллах ﷺ передаёт, что однажды к Посланнику Аллаха ﷺ пришёл 'Умар ﷺ со свитком Торы. Посланник Аллаха ﷺ промолчал, а 'Умар ﷺ начал читать. Лицо Посланника Аллаха ﷺ начало меняться. Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ воскликнул: «Да лишится тебя твоя мать! Что ты видишь на лице Посланника Аллаха ﷺ?» 'Умар ﷺ взглянул на лицо Посланника Аллаха ﷺ и сказал: «Прошу у Аллаха защиты от гнева Аллаха и гнева Его Посланника! Довольны мы Аллахом как Господом, исламом как религией и Мухаммадом как Пророком». Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, если бы перед вами появился Муса и вы решили последовать за ним и оставить меня, вы сошли бы с прямого пути. Если бы Муса был жив и застал мою пророческую миссию, он последовал бы за мной» [Ахмад].
4. 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ сказал: «Однажды Пророк ﷺ поднялся и обратился к нам с проповедью, рассказав нам обо всём с начала творения и до того момента, когда обитатели Рая войдут в Рай, а обитатели Ада — в Ад. Некоторые запомнили это, а некоторые забыли...»
5. 'Абдаллах ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт, что 'Умар ﷺ сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Поистине, Всевышний Аллах запрещает вам клясться вашими отцами”, и, клянусь Аллахом, с тех пор, как Посланник Аллаха ﷺ запретил это, я не использовал такую клятву и не произносил её даже при передаче чьих-то слов». 'Умар ﷺ также слышал и передавал слова Посланни-

<sup>19</sup> То есть откажутся от молитв, постов и прочих видов поклонения в надежде на то, что каждый, кто искренне засвидетельствует это, и так попадёт в Рай.

ка Аллаха ﷻ: «Если бы вы уповали на Аллаха должным образом, Он бы давал вам ваши удел так, как даёт его птице, которая улетает утром голодная и возвращается вечером сытая» [Ахмад].

[21] Анас ибн Малик, слуга Посланника Аллаха ﷻ. Его матерью была известная сподвижница Умм Суляйм رض, впоследствии жена Абу Тальхи رض. Он прислуживал Пророку ﷺ с того момента, как тот переселился в Медину, и вплоть до его смерти. Он был родом из племени хазрадж и был также известен как Абу Хамза. Во время правления 'Умара ибн аль-Хаттаба رض поселился в Басре, где и скончался в 91, 92 или 93 г. х., когда ему было 99 лет или 103 года.

6. Анас ибн Малик<sup>[21]</sup> رض передаёт, что однажды, как только солнце начало клониться к закату, Посланник Аллаха ﷻ вышел из дома и совершил полуденную молитву. Потом он поднялся на минбар и упомянул о Часе, упомянув также и о том, какие великие события будут происходить в это время, а потом сказал: *«Кто хочет спросить меня о чём-нибудь, пусть спрашивает, и о чём бы вы ни спросили меня, я отвечу вам, пока я нахожусь на этом месте»*. После этого люди зарыдали, а Посланник Аллаха ﷻ всё говорил: *«Спрашивайте меня»*, и тогда со своего места поднялся 'Абдаллах ибн Хузафа ас-Сахми, который спросил: «Кто мой отец?» Посланник Аллаха ﷻ ответил: *«Твой отец — Хузафа»*, а потом снова стал повторять: *«Спрашивайте меня»*, и это продолжалось до тех пор, пока 'Умар رض, опустившийся на колени, не сказал: «Мы довольны Аллахом как Господом, исламом как религией и Мухаммадом как Пророком!» [Бухари].
7. 'Умар ибн аль-Хаттаб رض сказал: «Я отдал одному человеку, намеревавшемуся принять участие в военном походе, хорошего скакуна, однако тот не следил за ним должным образом. Тогда я подумал, что он, на-

верное, согласится недорого продать его, и спросил об этом Посланника Аллаха ﷺ, который сказал: “*Не покупай его и не бери назад свою милостыню, ведь тот, кто забирает свою милостыню, подобен псу, который возвращается к своей блевотине*”<sup>20</sup>» [Ахмад].

8. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Получив землю после завоевания и разделя Хайбара, 'Умар ﷺ пришёл к Посланнику Аллаха ﷺ, чтобы посоветоваться с ним об этом, и сказал: “О Посланник Аллаха, я получил землю в Хайбаре, и у меня никогда не было имущества более ценного, чем эта земля. Что ты велишь мне делать с ней?” Посланник Аллаха ﷺ сказал: “*Если хочешь, завещай её в качестве вакфа и давай милостыню из того, что она будет тебе приносить*”. И 'Умар ﷺ превратил эту землю в милостыню, поставив условие о том, что её нельзя будет ни продавать, ни покупать, ни завещать, ни дарить, а доходы, которые она приносит, могут направляться на оказание помощи бедным, близким родственникам и путникам, на освобождение рабов, расходование на пути Аллаха, а также на приём гостей. Если же управляющий таким имуществом будет питаться тем, что оно приносит, в пределах разумного или накормит своего друга, не получая никакой иной прибыли, в этом не будет ничего дурного» [Бухари].
9. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт: «Однажды 'Умар увидел отделанную шёлком одежду, которую продавали у ворот мечети, и сказал: “О Посланник Аллаха, было бы хорошо, если бы ты купил её и надевал её по пятницам, а также для встречи прибывающих к тебе делегаций!” Посланник Аллаха ﷺ сказал: “*Такую одежду носит том,*

---

<sup>20</sup> Пророк ﷺ употребил такое выражение только для того, чтобы подчеркнуть отвратительность подобных поступков.

**кому нет доли в мире вечном!"** А потом Посланнику Аллаха ﷺ привезли подобные одежды, и он дал одну из них 'Умару ﷺ. Тот воскликнул: "О Посланник Аллаха! Ты одеваешь меня в это после того, что ты сказал о той одежде?!" Посланник Аллаха ﷺ сказал: "**Я дал тебе её не для того, чтобы ты носил её**". Тогда 'Умар ﷺ подарил эту одежду своему брату-язычнику, жившему в Мекке» [Бухари]. А в другой версии говорится, что Посланник Аллаха ﷺ дал ему джуббу из парчи и сказал: «**Продай её и покрывай свои расходы**».

10. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Однажды, когда мы находились в пути вместе с Пророком ﷺ, я ехал на принадлежавшем 'Умару ﷺ молодом норовистом верблюде. Я никак не мог с ним справиться, и он постоянно опережал остальных, а 'Умар ﷺ прикрикивал на него и заставлял возвращаться, но потом он снова выбегал вперёд, а 'Умар ﷺ снова кричал на него и возвращал его обратно. Через некоторое время Пророк ﷺ сказал 'Умару ﷺ: «**Продай мне его**». 'Умар ﷺ сказал: «Он твой, о Посланник Аллаха!» Однако Пророк ﷺ снова сказал: «**Продай мне его**», и 'Умар ﷺ продал его Посланнику Аллаха ﷺ, после чего Пророк ﷺ сказал: «**Он твой, о 'Абдаллах ибн 'Умар, делай с ним, что хочешь**» [Бухари].
11. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Однажды Посланник Аллаха ﷺ сказал: «**Поистине, есть среди деревьев такое, которое подобно мусульманину**». Я хотел сказать, что это пальма, но постеснялся, и потому промолчал. Люди попросили его сказать им, что это за дерево, и Пророк ﷺ сказал: «**Это — пальма**». Я рассказал отцу о своей догадке, и он сказал: «Если бы ты сказал это вслух, это было бы приятнее для меня, чем то-то и то-то!»» [Бухари].
12. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) также передаёт, что однажды вечером 'Умар ﷺ беседовал в доме Абу Bakra ac-Syiddika ﷺ с Посланником Аллаха ﷺ о делах му-

сульман, «а потом Посланник Аллаха  вышел, и мы вышли вместе с ним. И вдруг мы увидели человека, который молился в мечети. Посланник Аллаха  остановился и стал слушать его чтение, после чего сказал: *“Кто желает читать Коран так, как он был ниспослан, пусть читает его так же, как Ибн Умм ‘Абд”*. Затем тот сел и стал обращаться к Всевышнему с мольбами, а Посланник Аллаха  говорил: *“Проси, и будет даровано тебе, проси, и будет даровано тебе”*. Тогда я сказал: “Клянусь Аллахом, пойду и обрадую его!” И я направился к нему, чтобы обрадовать его, но обнаружил, что Абу Бакр ас-Сыддик  опередил меня. И, клянусь Аллахом, когда бы ни пробовал я состязаться с ним в благих делах, он всегда опережал меня» [Ахмад].

13. 'Умар ибн аль-Хаттаб  сказал: «Как-то раз при жизни Посланника Аллаха  я услышал, как Хишам ибн Хаким читает суру “Различение”, прислушался к его чтению, и оказалось, что он читает её многими способами, которым Посланник Аллаха  меня не учил. Я был готов наброситься на него за это во время молитвы, однако сдержался. Когда же он произнёс слова таслима, я схватил его за накидку и спросил: “Кто научил тебя читать ту суру, чтение которой я от тебя слышал?” Он сказал: “Читать её научил меня Посланник Аллаха”. Я воскликнул: “Ты лжёшь, ибо Посланник Аллаха  научил меня читать её не так, как читал ты!” А потом я привёл его к Посланнику Аллаха  и сказал: “Поистине, я слышал, как он читает суру “Различение” не так, как учил меня читать её ты!” Посланник Аллаха  сказал: “Отпусти его, а ты читай, о Хишам!” И он прочитал её так, как я уже слышал, после чего Посланник Аллаха  сказал: *“Так она и была ниспослана!”* Потом он сказал: “Теперь читай ты, о 'Умар!” И я прочёл её так, как учил меня Посланник Аллаха . Посланник Аллаха  сказал: *“Так она и была ниспослана мне! Поистине, этот Коран был ниспослан так, что его можно читать семью способами, читайте же его так, как вам будет легче”*» [Бухари].

14. Ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт, что Посланник Аллаха  не раз делал подарки<sup>21</sup> 'Умару ибн аль-Хаттабу , 'Умар же говорил ему: «О Посланник Аллаха, отдай это тем, кто нуждается в этом больше меня», Посланник Аллаха  сказал ему: *«Возьми это и владей им или раздай в качестве милостыни. Бери то, что достаётся тебе из этого имущества, если ты не спренишься получить его и не просишь, а если ты хочешь это имущество, то откажись от него!»* [Муслим].

15. Однажды Посланник Аллаха  увидел на 'Умаре белую одежду и спросил: «У тебя новая одежда или она просто выстиранная?» 'Умар  ответил: «Выстиранная». Тогда Посланник Аллаха  сказал: *«Носи новое, живи достойно и умри шахидом».*

16. 'Умар ибн аль-Хаттаб  сказал: «Когда моя дочь Хафса бинт 'Умар  лишилась мужа, Хунайса ибн Хузафы ас-Сахми, который был одним из сподвижников Посланника Аллаха  и участвовал в битве при Бадре, а потом скончался в Медине от полученных ран, я встретился с 'Усманом ибн 'Аффаном и предложил ему в жёны Хафсу, сказав: “Если хочешь, я выдам за тебя Хафсу бинт 'Умар”. Он сказал: “Я подумаю над этим”. А спустя некоторое время он сказал: “Я думаю, что не стану жениться сейчас”. Потом я встретил Абу Бакра и сказал: “Если хочешь, я выдам за тебя Хафсу бинт 'Умар”. Абу Бакр промолчал и вообще ничего не ответил мне, и я рассердился на него ещё больше, чем на 'Усмана. А ещё через несколько дней к ней посватался Посланник Аллаха , и я выдал её замуж за него. А потом меня встретил Абу Бакр ас-Сыдик  и спросил: “Наверное, ты рассердился на меня после того, как предложил мне в жёны Хафсу, а я не ответил тебе?” Я ответил:

<sup>21</sup> Имеется в виду, что Пророк  выделял 'Умару  нечто из тех частей военной добычи, которыми он мог распоряжаться по своему усмотрению.

“Да”. Он сказал: “Принять твоё предложение помешало мне лишь знание о том, что о ней упоминал Посланник Аллаха ﷺ. Я не мог выдать тайну Посланника Аллаха ﷺ... А если бы он отказался, то я обязательно принял бы её!”» [Бухари; Муслим].

### § 3. Отношение 'Умара ﷺ к размолвке Посланника Аллаха ﷺ со своими жёнами

Иbn 'Аbbас (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт: «Мне давно хотелось спросить 'Умара ﷺ о тех двух жёнах Посланника Аллаха ﷺ, относительно которых были ниспосланы слова Всевышнего: **«Если вы покаетесь перед Аллахом, то ведь ваши сердца уже уклонились в сторону»**. И вот, когда 'Умар ﷺ отправился в хадж и я отправился вместе с ним, мы отошли в сторону. При этом я нёс небольшой сосуд с водой. 'Умар ﷺ справил нужду, а потом вернулся ко мне, я полил ему из сосуда, и он совершил малое омовение. После этого я спросил: “О повелитель верующих, относительно каких двух жён Посланника Аллаха ﷺ Всевышний Аллах ниспоспал: **«Если вы покаетесь перед Аллахом, то ведь ваши сердца уже уклонились в сторону?»**” Он ответил: “Удивительно, что ты, о Ибн 'Аbbас, спрашиваешь об этом... Это Хафса и 'Аиша”».

После этого 'Умар ﷺ стал рассказывать: «Мы, курайшиты, строго относились к женщинам, а когда мы переселились в Медину, мы обнаружили, что у жителей города всё наоборот, и наши женщины стали перенимать у их женщин. А я жил в квартале потомков Умайи ибн Зайда в окрестностях Медины. Однажды я рассердился на свою жену, но с удивлением обнаружил, что она возражает мне. Я осудил её за это, однако она сказала: “Почему ты осуждаешь меня за то, что я отвечаю тебе? Клянусь Аллахом, жёны Пророка ﷺ тоже отвечают ему, и бывает, что одна из них отказывается разговаривать с ним до самого вечера”. Тогда я отправился к Хафсе и спросил её: “Ты возражаешь Посланнику Аллаха ﷺ, когда он гневается на тебя?” Она ответи-

ла: “Да”. Я спросил: “И бывает так, что одна из вас не общается с ним до самой ночи?” Она ответила: “Да”. Я сказал: “В убытке окажется та из вас, которая поступает так! Разве не думает она о том, что Всевышний Аллах может разгневаться на неё из-за того, что на неё гневается Его Посланник, и тогда она погибла? Не отвечай Посланнику Аллаха  и не проси его ни о чём, а если тебе что-нибудь понадобится, проси у меня. И не впадай в искушение вести себя так, как твоя соседка<sup>22</sup>, ибо Посланник Аллаха  любит её больше, чем тебя”. А у меня был сосед из числа ансаров, с которым мы по очереди приходили к Посланнику Аллаха , и он передавал мне ниспосланные Посланнику Аллаха  Откровения и другие новости, а в другой раз я передавал ему это. Мы в то время опасались нападения гассанидов, и однажды мой товарищ, вернувшись от Посланника Аллаха , вечером постучал в мою дверь, а затем позвал меня, и я вышел к нему. Он сказал: “Случилось нечто страшное!” Я спросил: “Что? Гассаниды пришли?” Он сказал: “Нет, хуже… Посланник Аллаха  дал развод своим жёнам!” Я воскликнул: “В скверном положении оказалась Хафса! Я предвидел, что так оно и случится!” После утренней молитвы я оделся и направился к Хафсе. Когда я вошёл к ней, она плакала. Я спросил: “Посланник Аллаха  развёлся с вами?” Она ответила: “Я не знаю. Он отстранился от нас и уединился в этой комнате”. Я подошёл к чернокожему слуге Посланника Аллаха  и сказал ему: “Попроси для ‘Умара разрешения войти”. Он ушёл, а потом вернулся и сказал: “Я сказал ему, но он ничего не ответил”. Тогда я пошёл прочь. Дойдя до минбара, я увидел сидящих там людей, некоторые из которых плакали. Я посидел около них немного, но потом встал и снова пошёл к слуге. Он снова попросил для меня разрешения войти, но Посланник Аллаха  опять ничего не ответил. Но, когда я уже повернулся, чтобы уйти, слуга окликнул меня и сказал: “Входи, он разрешил тебе”. Я вошёл и поприветствовал Посланника Алла-

---

<sup>22</sup> Он имел в виду ‘Аишу .

хатта, который лежал на циновке, след от которой остался на его боку. Я спросил: «О Посланник Аллаха, ты дал развод своим женам?» Он ответил: «Нет». Я сказал: «Аллах велик! О Посланник Аллаха, ты ведь знаешь... Мы, курайшиты, строго относились к женщинам, а когда мы переселились в Медину, мы обнаружили, что у жителей города всё наоборот, и наши женщины стали перенимать у их женщин. Однажды я рассердился на свою жену, но с удивлением обнаружил, что она отвечает мне. Я осудил её за это, однако она сказала: «Почему ты осуждаешь меня за то, что я отвечаю тебе? Клянусь Аллахом, жёны Пророка тоже отвечают ему, и бывает, что одна из них отказывается разговаривать с ним до самого вечера». Тогда я отправился к Хафсе и спросил её: «Ты возражаешь Посланнику Аллаха, когда он гневается на тебя?» Она ответила: «Да». Я спросил: «И бывает так, что одна из вас не общается с ним до самой ночи?» Она ответила: «Да». Я сказал: «В убытке окажется та из вас, которая поступает так! Разве не думает она о том, что Всевышний Аллах может разгневаться на неё из-за того, что на неё гневается Его Посланник, и тогда она погибла?» Посланник Аллаха улыбнулся. Тогда я продолжил: «О Посланник Аллаха, я зашёл к Хафсе и сказал: «Не пробуй вести себя так, как твоя соседка, ибо Посланник Аллаха любит её больше, чем тебя». Посланник Аллаха снова улыбнулся. Тогда я спросил: «Можно мне сесть, о Посланник Аллаха?» Он ответил: «Да». Я сел и осмотрелся, и не увидел в комнате ничего, кроме трёх невыделанных кож. Тогда я сказал: «О Посланник Аллаха, обратись к Аллаху с мольбой, чтобы он сделал твою общину состоятельной и обеспеченной, ибо персы и византийцы обладают богатствами, а ведь они не поклоняются Аллаху». Посланник Аллаха сел и сказал: «Ты сомневаешься, о Ибн аль-Хаттаб? Этим людям предназначенные для них блага были дарованы уже в этой жизни<sup>23</sup>». Я сказал: «О Посланник

<sup>23</sup> Посланник Аллаха имел в виду, что эти люди обрели множество мирских благ, однако в жизни вечной у них не будет ничего, кроме мучений.

Аллаха, попроси у Аллаха прощения для меня”. Посланник Аллаха  поклялся не входить к своим жёнам целый месяц, поскольку был рассержен на них, и это продолжалось до тех пор, пока Всевышний Аллах не упрекнул его» [Ахмад].

#### § 4. Достоинства 'Умара ибн аль-Хаттаба

‘Умар  был лучшим из людей после посланников Всевышнего и Абу Бакра ас-Сыддика .

**Вера и знания 'Умара .** ‘Абдаллах ибн Хишам  сказал: «Однажды, когда мы находились в обществе Пророка , который держал за руку ‘Умара  ибн аль-Хаттаба, ‘Умар  сказал ему: “О Посланник Аллаха, поистине, я люблю тебя больше всего иного, кроме самого себя!” Пророк  сказал: “*Нет, клянусь Тем, в Чьей Дланi душa моя, не станет вера твоя совершенной, пока ты не полюбишь меня больше самого себя!*” Тогда ‘Умар  сказал ему: “Поистине, сейчас я люблю тебя больше самого себя!” Пророк  сказал: “*Сейчас, о 'Умар!*<sup>24</sup>”»

‘Абдаллах ибн ‘Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха  сказал: “*Однажды я увидел во сне, что мне поднесли кубок молока, которое я пил до тех пор, пока не заметил, что влага выходит у меня из-под ногтей, после чего отдал остаток 'Умару ибн аль-Хаттабу*”. Люди спросили: “Как же ты истолковал этот сон, о Посланник Аллаха?” Он ответил: “Это знание”».

Посланник Аллаха  сказал: «*Мне приснились люди, одетые в рубахи. Некоторым рубахи доходили только до сосков, иные же были ещё короче. И рядом со мной прошёл 'Умар ибн аль-Хаттаб, на котором рубаха была столь длинной, что даже волочилась по земле*». Люди спросили: «Как же ты истолковал это, о Посланник Аллаха?» — и он сказал: «*Это — религия*» [Муслим].

---

<sup>24</sup> Это значит: сейчас ты понял и сказал то, что должен был сказать.

**Страх Шайтана перед 'Умаром ﷺ.** Са'д ибн Абу Ваккас<sup>[22]</sup> ﷺ сказал: «Однажды 'Умар ﷺ попросил разрешения войти к Посланнику Аллаха ﷺ. В это время у Посланника Аллаха ﷺ сидели женщины-курайшитки, которые разговаривали с ним и громко<sup>25</sup> просили его дать им больше того, что он уже дал<sup>26</sup>. Когда 'Умар ﷺ попросил разрешения войти, женщины встали и поспешили спрятаться за занавеской, а Посланник Аллах ﷺ позволил ему войти. Заметив, что Посланник Аллаха ﷺ смеётся, 'Умар сказал: “Да продлит Аллах радость твою, о Посланник Аллаха!” Пророк ﷺ сказал: “Я дивлюсь женщинам, которые сидели у меня, — услышав твой голос, они поспешили спрятаться за занавеской”. 'Умар сказал: “О Посланник Аллаха, ты более достоин того, чтобы тебя боялись”. Потом 'Умар сказал: “О враги самих себя, неужели вы боитесь меня и не боитесь Посланника Аллаха ﷺ?!” Женщины сказали: “Да, потому что, в отличие от Посланника Аллаха ﷺ, ты груб и суров!” После этого Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Клянусь Тем, в Чьей Дланi душa моя, встретив [тебя] на дороге, Шайтан всегда будет переходить на другую дорогу и идти по ней!”» [Бухари].

[22] Са'д ибн Абу Ваккас — Абу Исхак Са'д ибн Малик ибн Ухайб аль-Кураши аз-Зухри. Один из десяти обрадованных благой вестью о Рае. Умер последним из них. Передал много хадисов Пророка ﷺ. Один из шести участников совета, на котором решался вопрос о назначении халифа. Его мольбы обычно не оставались без ответа. 'Умар ﷺ поручил ему командование войсками, которые он отправил в Мадайн. Завоевал Кадисию, остановился в Куфе и распланировал её. При 'Умаре и 'Усмане был правителем Куфы. Умер в 51 г. х.

<sup>25</sup> Возможно, это было до ниспослания аята, в котором запрещалось говорить громко в присутствии Посланника Аллаха ﷺ (сурा 49 «Комнаты», аят 2). Возможно также, что каждая женщина говорила негромко, но, поскольку их было много, в помещении стало шумно.

<sup>26</sup> Здесь речь идёт о наставлениях и решениях по вопросам, которые интересовали женщин.

Из этого хадиса можно понять, что Шайтану не дано было одолеть 'Умара ﷺ, хотя он и пытался наущать его и склонять к грехам, подобно тому как он проделывает это с остальными людьми.

**Вдохновляемый Всевышним.** Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Среди живших до вас были люди, вдохновляемые Всевышним, и если в моей общине есть такие, то это 'Умар».*

Мы уже говорили, что 'Умар ﷺ впитал в себя дух ислама и обрёл глубокое понимание религии. И нередко Всевышний Аллах ниспосыпал аяты, которые соответствовали мнению самого 'Умара ﷺ.

**Предводитель людей.** Абу Хурайра رض сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Однажды во сне я увидел себя у колодца, на краю которого стояла бадья, и я вычерпал столько воды, сколько пожелал Аллах. Потом эту бадью взял Ибн Абу Кухафа и вытащил несколько бадей, однако, делая это, он проявил слабость, за что Аллах простит его. Потом эта бадья превратилась в огромную кожаную бадью, которую взял Ибн аль-Хаттаб, и я не видел, чтобы кто-нибудь из предводителей людей черпал так, как это делал 'Умар ибн аль-Хаттаб. Продолжалось же это до тех пор, пока люди не отогнали скот на отдых»*».

И действительно, время правления 'Умара ﷺ было периодом согласия, процветания, благополучия и расширения границ исламского государства.

**Ревность 'Умара ﷺ и радостная весть о Рае.** Посланник Аллаха ﷺ сказал однажды: «*Мне приснилось, что я нахожусь в Раю. Там я увидел женщину, совершившую малое омовение у какого-то дворца, и спросил: "Кому принадлежит этот дворец?" Мне сказали: "Умару ибн аль-Хаттабу". Тут я вспомнил о ревности 'Умара и вернулся*». Абу Хурайра сказал: «Услышав это, 'Умар ﷺ заплакал, как и все мы, то есть те, кто находился в этом собрании вместе с Посланником Аллаха ﷺ, а потом 'Умар сказал: «Да станут отец мой и мать выкупом за тебя, о Посланник Аллаха, неужели я могу ревновать, когда речь идёт о тебе?!»»

**Самый любимый из сподвижников Посланника Аллаха ﷺ после Абу Бакра ас-Сыддика رض.** Амр ибн аль-'Ас رض передаёт, что как-то раз Пророк ﷺ поставил его во главе отряда,

который должен был двинуться на Зат-ас-Салясиль. Амр сказал: «И я пришёл к нему и спросил: “Кого из людей ты любишь больше всех?” Он ответил: “Аишу”. Я спросил: “А из мужчин?” Он ответил: “Её отца”. Я спросил: “А кого потом?” Он ответил: “Умара ибн аль-Хаттаба” — и назвал ещё несколько человек».

**Один из десяти обрадованных Раем при жизни.** Са‘ид ибн аль-Мусайяб сказал: «Абу Муса аль-Аш‘ари<sup>[23]</sup>  сообщил мне, что однажды он совершил у себя дома малое омовение, а потом вышел наружу и сказал себе: “Я не расстанусь сегодня с Посланником Аллаха  и пробуду с ним весь день, чтобы служить ему”. После этого он пришёл в мечеть и спросил, где можно найти Посланника Аллаха . Люди сказали ему: “Он вышел отсюда и направился туда”».

Абу Муса сказал: «Я вышел из мечети и шёл, расспрашивая людей, пока не узнал, что он у колодца Бир-Арис. Тогда я сел у ворот, сделанных из голых пальмовых ветвей, и ждал, пока Посланник Аллаха  удовлетворял нужду и совершал омовение. После этого я направился к нему и увидел, что он сидит на краю колодца, обнажив голени и свесив в него ноги. Я поприветствовал его, а потом отошёл, сел у ворот и сказал себе: “Сегодня я непременно буду привратником Посланника Аллаха ”. А через некоторое время туда пришёл Абу Бакр ас-Сыддик  и толкнул ворота. Я спросил: “Кто там?” Он ответил: “Абу Бакр”. Я сказал: “Подожди”, и он сказал: “Хорошо”. Потом я пошёл к По-

[23] Абу Муса ‘Абдаллах ибн Кайс ибн Салим аль-Аш‘ари — сподвижник, доблестный воин, предводитель и завоеватель. Один из третейских судей, с решением которых согласились ‘Али и Му‘авия после битвы при Сыффине. Пророк  назначил Абу Мусу аль-Аш‘ари собирать закят с Забида и Аденой. Умар  назначил его правителем Басры. ‘Усман  и ‘Али  оставили его на этой должности. Отличился во время завоеваний. Умер в Куфе после третейского суда в 44 г. х.

сланнику Аллаха ﷺ и сказал: “О Посланник Аллаха, Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ просит позволения войти”. Посланник Аллаха ﷺ велел: *“Впусти его и обрадуй вестью о том, что его ждёт Рай”*. Я пошёл и сказал Абу Бакру: “Входи и знай, что Посланник Аллаха ﷺ сообщает тебе радостную весть о Рае!” Тогда Абу Бакр ﷺ вошёл, сел на том же краю справа от Посланника Аллаха ﷺ, обнажил голени и свесил ноги в колодец, как это сделал Посланник Аллаха ﷺ, а я вернулся на своё место и сел. Что же касается моего брата, который хотел присоединиться ко мне, то я покинул его в то время, когда он совершил омовение. Я сказал себе: “Если Аллах желает такому-то<sup>27</sup> блага, Он приведёт его сюда”. В это время какой-то человек толкнул ворота. Я спросил: “Кто там?” Он ответил: “‘Умар ибн аль-Хаттаб”. Я сказал: “Подожди”, пошёл к Посланнику Аллаха ﷺ, поприветствовал его и сказал: “‘Умар просит позволения войти”. Посланник Аллаха ﷺ велел: *“Впусти его и обрадуй вестью о том, что его ждёт Рай”*. Я пошёл к ‘Умару ﷺ и сказал: “Он позволил тебе войти, и знай, что Посланник Аллаха ﷺ сообщает тебе радостную весть о Рае!” Тогда ‘Умар ﷺ вошёл, сел на краю слева от Посланника Аллаха ﷺ и свесил ноги в колодец, а я вернулся на своё место, сел и снова сказал себе: “Если Аллах желает такому-то блага, Он приведёт его сюда”. В это время пришёл какой-то человек и толкнул ворота. Я спросил: “Кто там?” Он ответил: “‘Усман ибн ‘Аффан”. Я сказал: “Подожди”, а потом пошёл к Посланнику Аллаха ﷺ и сообщил ему о приходе ‘Усмана ﷺ. Посланник Аллаха ﷺ велел: *“Впусти его и порадуй вестью о том, что его ждёт Рай после того, как его постигнет беда”*. Я пошёл и сказал ‘Усману ﷺ: “Входи и знай, что Посланник Аллаха ﷺ сообщает тебе радостную весть о Рае, — ты войдёшь туда после того, как тебя постигнет беда!” И ‘Усман ﷺ вошёл, увидев же, что на краю колодца уже нет места, он сел на другом краю напротив них».

---

<sup>27</sup> Он имел в виду своего брата.

## § 5. 'Умар ﷺ и последние дни жизни Посланника Аллаха ﷺ

Предсмертная болезнь Посланника Аллаха ﷺ. 'Абдаллах ибн Зам'а передаёт: «Когда состояние Посланника Аллаха ﷺ ухудшилось, я как раз находился у него вместе с небольшой группой мусульман, и Биляль призвал его на молитву. Посланник Аллаха ﷺ сказал: *“Велите кому-нибудь совершить молитву с людьми”*. Я вышел и встретил 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, которого окружали люди, тогда как Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ отсутствовал. Я сказал: “О 'Умар! Встань и помолись с людьми”. И он вышел вперёд и произнёс такбир. Услышав его голос (а он у 'Умара был громким), Посланник Аллаха ﷺ спросил: *“А где Абу Бакр? И Аллах, и мусульмане не желают этого! И Аллах, и мусульмане не желают этого!”* После этого послали за Абу Бакром, и он совершил с людьми молитву, которую перед этим совершил 'Умар» [Абу Давуд].

Иbn 'Аббас (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Когда агония Посланника Аллаха ﷺ усилилась, он сказал: *“Принесите принадлежности для письма, и я напишу<sup>28</sup> вам то, благодаря чему вы не собьётесь с правильного пути”*. Однако 'Умар сказал: “Пророк ﷺ серьёзно болен, а у нас есть Коран, и этого нам достаточно!” Тут мнения присутствовавших разделились, поднялся шум, и тогда Посланник Аллаха ﷺ сказал: *“Оставьте меня, не следует вам спорить в моём присутствии!”*» [Бухари].

Учёные разошлись во мнениях относительно того, что именно хотел продиктовать Посланник Аллаха ﷺ. Одни считали, что он хотел назначить своего преемника, чтобы после его кончины люди не спорили о том, кто должен стать правителем. Другие считали, что он хотел продиктовать самые важные нормы Шариата в сокращённой форме, чтобы после его кончины среди людей не возникало разногласий относительно этих норм. Что же касается поступка 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, то он заботился о мусульманской общине. Он боялся, что Посланник Аллаха ﷺ напишет

<sup>28</sup> То есть продиктую.

нечто такое, что окажется не под силу членам его общины, и за несоблюдение этого верующих постигнет наказание, поскольку при наличии однозначного текста (Корана или Сунны) иджтихад уже не допускается. 'Умар  знал, что Всевышний Аллах довёл до конца Свою религию и Посланник Аллаха  передал всё, что должен был передать. А значит, нет нужды писать что-то ещё.

Что же касается самого Посланника Аллаха , то он решил продиктовать то, что хотел, потому что Всевышний Аллах внушил ему эту мысль или потому что считал это благом, а потом Всевышний Аллах отменил Своё веление или же Посланник Аллаха  понял, что лучше отказаться от этой мысли. Поэтому он и не стал ничего диктовать. Соответственно, слова 'Умара  никак не повлияли на волю Посланника Аллаха , и если бы он был решительно намерен продиктовать нечто, он сделал бы это, несмотря на слова 'Умара .

**Кончина Посланника Аллаха .** Когда Посланник Аллаха  скончался, 'Умар ибн аль-Хаттаб , который, узнав о случившемся, едва не лишился рассудка, стоял среди людей и повторял: «Поистине, Посланник Аллаха  не умер, а отправился к Господу своему подобно тому, как сделал это Муса, который покинул свой народ на сорок дней, а потом вернулся к людям после того, как они стали говорить, что он умер! Клянусь Аллахом, Посланник Аллаха  непременно вернётся и отрубит руки и ноги людям, утверждающим, что он умер!»

Абу Бакр ас-Сыддик  прискакал из своего дома, находившегося в Сунхе, на коне, спешился и вошёл в мечеть. Не заговорив ни с кем, он вошёл к 'Аише  и подошёл к Посланнику Аллаха , тело которого было завёрнуто в юеменский плащ. Он открыл лицо Посланника Аллаха , наклонился, поцеловал его и заплакал, а потом сказал: «Да станут отец мой и мать выкупом за тебя! Аллах не даст тебе вкусить смерть дважды, что же касается той смерти, которая была тебе суждена, то ты уже встретил её!»

А потом Абу Бакр ас-Сыддик  вышел к людям, к которым обращался со своими словами 'Умар, и сказал: «Сядь, о 'Умар!» Но тот отказался садиться. После этого люди покинули 'Умара .

и подошли к Абу Бакру, который сказал: «Тот из вас, кто поклонялся Мухаммаду ﷺ, пусть знает, что Мухаммад умер, а кто из вас поклоняется Аллаху, пусть помнит, что, поистине, Аллах — Живой, Который не умирает! Всевышний Аллах сказал: **“Мухаммад не более чем посланник, до которого уже были посланники. Неужели же, если он умрёт или будет убит, вы повернёте вспять?! А кто повернёт вспять, тот ничем не навредит Аллаху, Аллах же воздаст благодарным!”** (сурат 3 “Семейство ‘Имрана”, аят 144). И люди, услышав это, зарыдали.

‘Умар ﷺ сказал: «Клянусь Аллахом, когда я услышал, как Абу Бакр ас-Сыдик читает этот аят, ноги отказались держать меня, и я упал на землю. И только тогда понял, что Посланник Аллаха ﷺ действительно умер!» [Бухари].

‘Аиша ﷺ сказала: «Клянусь Аллахом, люди будто и не знали, что Всевышний ниспоспал этот аят, пока Абу Бакр ﷺ не прочитал его, и люди словно переняли этот аят от него, и все они начали повторять его».

## Глава третья

### ‘Умар в эпоху Абу Бакра ас-Сыддика

#### § 1. Навес бану Са’ида и присяга Абу Бакру

Имам аль-Бухари передаёт рассказ Исма‘иля ибн ‘Абдаллаха, слышавшего от Сулеймана ибн Биляля то, что сообщил тому Хишам ибн ‘Урва, передавший со слов ‘Урвы ибн аз-Зубайра, который узнал об этом от ‘Аиши, супруги Посланника Аллаха , что, когда Посланник Аллаха  скончался, ансары собрались вокруг Са‘да ибн ‘Убады под навесом бану Са’ида и решили сказать мухаджирам: «Пусть будет правитель из нас и правитель из вас». Абу Бакр, ‘Умар  и Абу ‘Убайды<sup>[24]</sup> отправились к ним. ‘Умар начал говорить, но Абу Бакр ас-Сыддик  велел ему замолчать. ‘Умар  говорил: «Дело было только в том, что я заготовил речь и боялся, что Абу Бакр  не скажет того, что хотел сказать я». Затем заговорил Абу Бакр, продемонстрировав красноречие и сказав среди прочего: «Мы правители, а вы советники».

Хубаб аль-Музир сказал: «Нет, клянусь Аллахом, мы не согласны с этим! Пусть будет правитель из нас и правитель из вас». Абу Бакр ас-Сыддик  сказал: «Нет. Мы правители, а вы советники. Они — лучшие по своему

[24] Абу ‘Убайд-да ‘Амир ибн ‘Абдаллах аль-Джаррах аль-Кураши аль-Фихри, прозванный Амин аль-умма, то есть ‘доверенное лицо мусульманской общины’. Принял ислам одним из первых, совершил два переселения. Участвовал в битве при Бадре и последующих битвах. Посланник Аллаха  отправил его помогать ‘Амру ибн аль-‘Асу в Заг-ас-Салисиль. Командовал частью войска во время завоевания Шама. Умер во время чумы в Амавасе в 18 г. х.

происхождению из арабов, присягните же 'Умару или Абу 'Убайде'. 'Умар сказал: «О нет, лучше мы присягнём тебе, потому что ты — наш господин и лучший из нас, и Посланник Аллаха любил тебя больше». И 'Умар взял его за руку и присягнул ему, после чего люди также присягнули ему.

В одной из версий этой истории 'Умар сказал: «О ансары! Разве вы не знаете, что Посланник Аллаха велел Абу Бакру руководить общей молитвой? Кому из вас после этого позволит совесть пытаться опередить Абу Бакра?» Ансары сказали: «Да убережёт нас Аллах от того, чтобы нам стараться опередить Абу Бакра!» 'Умар сказал ему: «Протяни руку, о Абу Бакр». И тот протянул руку. Тогда он присягнул ему. Затем присягнули мухаджиры, а после них и ансары.

## § 2. Возражение 'Умара ибн аль-Хаттаба против сражения с вероотступниками и отправления войска Усамы

Абу Хурайра сказал: «Когда Посланник Аллаха умер, халифом стал Абу Бакр. Некоторые из арабов вернулись к неверию. Тогда 'Умар ибн аль-Хаттаб сказал Абу Бакру: «Как же ты можешь сражаться с этими людьми? Ведь Посланник Аллаха сказал: *«Мне было велено сражаться с этими людьми, пока они не скажут: 'Нет бога, кроме Аллаха'.* А кто произнёс эти слова, защитил от меня своё имущество и жизнь, [которые не могут быть у него отняты] иначе как по праву [Шариата], и лишь Аллах сможет потребовать от него отчёта!» Абу Бакр ас-Сыддик сказал: «Клянусь Аллахом, я непременно стану сражаться с теми, кто отделяет молитву от закята, ведь взимать закят с имущества обязательно! И, клянусь Аллахом, если они откажутся отдать мне хотя бы путы верблюда, которые отдавали Посланнику Аллаха, я стану сражаться с ними из-за этого!» Тогда 'Умар сказал: «Клянусь Аллахом, не иначе как Сам Аллах внушил Абу Бакру мысль о сражении, и я понял, что это — правильное решение»» [Бухари; Муслим].

[25] Абу Мухаммад (или Абу Зайд) Усама ибн Зайд ибн Хариса аль-Кальби — любимец Пророка  и сын его любимца. Его матерью была Умм Айман, воспитательница Посланника Аллаха . Он родился в исламе, и когда скончался Посланник , ему было двадцать лет. Перед своей кончиной Пророк  поручил Усаме командование большим войском, которое выступило в поход уже после кончины Пророка  по приказу Абу Бакра . Во время смуты не присоединился ни к одной из сторон. Умер в 54 г. х.

Что же касается войска Усамы<sup>[25]</sup>, то к числу ярых противников этого военного похода относился 'Умар ибн аль-Хаттаб , сказавший, что он опасается за халифа и за священную землю в случае ухода войска Усамы. Он считал, что в этом случае Медине и её жителям будет угрожать очень серьёзная опасность. Арабы-вероотступники могли напасть на город и захватить его. У 'Умара  было немало единомышленников. Абу Бакр ас-Сыддик  выслушал всех, затем распустил собрание. Затем он созвал новое собрание в мечети и объявил, что он по-прежнему намерен отправить войско Усамы в военный поход против византийцев и потребовал их забыть об отмене того, что собирался осуществить сам Посланник Аллаха . Абу Бакр ас-Сыддик  сказал, что осуществит намерение Посланника Аллаха , даже если результатом станет захват Медины вероотступниками. Он сказал сподвижникам: «Даже если после этого меня растерзают дикие звери, я всё равно отправлю Усаму, как велел Посланник Аллаха , и если бы не осталось во всех селениях никого, кроме меня, я и тогда послал бы Усаму!»

Ансары потребовали, чтобы командующим назначили не Усаму, а кого-то постарше. Они послали 'Умара ибн аль-Хаттаба , чтобы он поговорил об этом с Абу Бакром . 'Умар  сказал: «Поистине, ансары требуют командующего старше, чем Усама». Абу Бакр ас-Сыддик , который до этого сидел, вскочил на ноги, взял 'Умара  за бороду и воскликнул: «Да лишится тебя мать твоя,

о Ибн аль-Хаттаб! Посланник Аллаха ﷺ его назначил, а ты велишь мне сместь его?!» 'Умар رض вышел к людям, и они спросили: «Ну как?» Он ответил: «Идите отсюда, да лишатся вас ваши матери! Из-за вас мне досталось от преемника Посланника Аллаха ﷺ!»

### § 3. 'Умар ибн аль-Хаттаб رض и история Абу Муслима аль-Хауляни

Когда аль-Асвад аль-Анси утвердился в Йемене и объявил себя пророком, он послал за Абу Муслимом аль-Хауляни. Когда тот явился к нему, аль-Асвад спросил его: «Свидетельствуешь ли ты, что я — посланник Аллаха?» Абу Муслим ответил: «Я не слышу». Тогда аль-Асвад спросил: «Свидетельствуешь ли ты, что Мухаммад — посланник Аллаха?» Абу Муслим ответил: «Да». Аль-Асвад повторил свои вопросы несколько раз, однако каждый раз получал один и тот же ответ. Тогда он велел бросить Абу Муслима в огромное пламя, однако оно не причинило ему никакого вреда. Аль-Асваду сказали: «Прогони его от себя, чтобы он не отвратил от тебя тех, кто последовал за тобой». Аль-Асвад так и сделал. Абу Муслим добрался до Медины уже после кончины Посланника Аллаха ﷺ, когда халифом стал Абу Бакр ас-Сыдик رض. Он заставил свою верблюдицу опуститься на колени у ворот мечети, а сам вошёл в мечеть и начал совершать молитву у самого столба. Чуть позже 'Умар رض увидел его и спросил: «Откуда этот человек?» Он ответил: «Из Йемена». 'Умар رض спросил: «Что ты знаешь о человеке, которого лжец сжёг в огне?» Тот ответил: «Это 'Абдаллах ибн Сауб». 'Умар رض спросил: «Заклинаю тебя Аллахом, скажи мне: ты и есть тот человек?» Абу Муслим ответил: «Да». Тогда 'Умар رض обнял его и заплакал, после чего повёл его с собой и усадил между собой и Абу Бакром, после чего сказал: «Хвала Аллаху, Который позволил мне увидеть в общине Мухаммада ﷺ человека, с которым сделали то же, что сделали в своё время с Ибрахимом عليه السلام, возлюбленным другом Аллаха!»

## § 4. Выкуп за убитых и земля аль-Акра ибн Хабиса и Уайны ибн Хисна

1. Когда к Абу Бакру ас-Сыддику  прибыла делегация представителей двух племён — асад и гатафан, выразившая желание заключить мир с мусульманами, Абу Бакр ас-Сыддик  предложил им выбирать между войной и унижением. Они сказали: «О преемник Посланника Аллаха ! Что такое война, мы знаем, а вот что ты подразумеваешь под унижением?» Абу Бакр ас-Сыддик  сказал: «У вас заберут оружие, доспехи и лошадей, и вы останетесь пастухами верблюдов до тех пор, пока Аллах не покажет преемнику Его Пророка и верующим нечто такое, что оправдало бы вас. И вы должны вернуть нам то, что забрали у нас, тогда как мы не станем возвращать вам то, что нам досталось от вас. Вы должны засвидетельствовать, что наши убитые — в Раю, а ваши — в Огне. И вы должны нам выкуп (*дийа* — ) за наших убитых, но мы не должны вам выкуп за ваших». 'Умар  сказал: «Что касается наших убитых, то они убиты на пути Аллаха, а потому никакого выкупа за них быть не может». Абу Бакр ас-Сыддик  согласился с мнением 'Умара . Бану Асад и бану Гатафан согласились на условия Абу Бакра .

[26] Аль-Акра' ибн Хabis ат-Тамими. Во времена невежества он был третийским судьёй. Он прибыл к Пророку  в составе делегации и участвовал в завоевании Мекки, а также в битвах при Хунайне и Таифе. Он был одним из тех, кому Пророк  дал часть закята, чтобы склонить их сердца к исламу, после чего принял ислам искренне и показал себя настоящим мусульманином. Он — тот, кто позвал Пророка , стоя у домов его жён. Он участвовал в войне против вероотступников и завоеваниях. 'Абдаллах ибн 'Амир поручил ему командование войском и отправил его в поход на Джузаджан.

2. Когда Абу Бакр ас-Сыддик  выделил аль-Акре<sup>[26]</sup> и 'Уайнэ землю после того, как они пришли к нему и пожаловались, что живут на солончаке, на их земле ничего не растёт и им негде пасти скот, он попросил 'Умара  засвидетельствовать дарение. 'Умар  же разгневался и сказал: «Эта земля принадлежит

тебе или всем мусульманам?» Абу Бакр ас-Сыддик ответил: «Всем мусульманам». 'Умар спросил: «И что же побудило тебя отдать её этим двоим, обделив остальных мусульман?» Абу Бакр ас-Сыддик сказал: «Я посоветовался с теми, кто окружает меня, и они посоветовали мне сделать это». 'Умар сказал: «Ты посоветовался только с теми, кто был вокруг тебя, но ты не посоветовался со всеми мусульманами и не заручился их согласием!»

Этот эпизод из жизни мусульман наглядно демонстрирует, что все дела в исламском государстве решались путём совета и что граждане исламского государства не боялись критиковать халифа, если считали его действия неправильными.

## § 5. Собирание Корана

Среди погибших в битве при Ямаме было много верующих, которые знали Коран наизусть. После этого Абу Бакр ас-Сыддик посоветовался с 'Умаром ибн аль-Хаттабом по поводу собирания Корана. Он хотел собрать все записи Корана воедино и выслушать всех, кто знает что-нибудь из Корана, чтобы получился один экземпляр.

Руководить этим масштабным проектом Абу Бакр ас-Сыддик поручил Зайду ибн Сабиту аль-Ансари. Зайд ибн Сабит передаёт: «Абу Бакр ас-Сыддик послал за мной, потому что многие из участников битвы при Ямаме погибли. У него был 'Умар ибн аль-Хаттаб. Абу Бакр ас-Сыддик сказал: «Ко мне пришёл 'Умар и сказал: «В день битвы при Ямаме погибло много чтецов Корана, и я боюсь, что постепенно погибнут и все остальные чтецы и многое из Корана потерянется... Я считаю, что тебе следует приказать собрать Коран». Я же сказал 'Умару: «Как могу я сделать то, чего не сделал Посланник Аллаха?!» 'Умар сказал: «Это, клянусь Аллахом, благое дело!» И он настаивал до тех пор, пока Аллах не раскрыл сердце моё для того же, для чего ранее раскрыл сердце 'Умара, и теперь моё мнение совпадает с мнением 'Умара. А ты человек молодой, разумный и заслуживаю-

щий доверия, и ты записывал Откровение для Посланника Аллаха ﷺ. Так собери же Коран воедино”. Клянусь Аллахом, если бы они поручили мне передвинуть гору с одного места на другое, это было бы не труднее, чем собрать Коран! Я стал собирать аяты, записанные на пальмовых ветвях и камнях, кусках кожи и костях, а также аяты, которые люди знали наизусть. Окончание суры “Покаяние” я обнаружил только у Абу Хузаймы аль-Ансари: **“К вам пришёл Посланник из вашей среды. Тяжко для него то, что вы страдаете. Он старается для вас. Он добр и милосерден к верующим”**. Этот список Корана хранился у Абу Бакра ас-Сыддика رض до самой его смерти, а потом — у 'Умара رض до самой его смерти, а потом — у Хафсы бинт 'Умар رض».

Таким образом, Коран был собран, во-первых, во избежание его утраты по причине гибели сподвижников, знавших его наизусть, а во-вторых, потому что в этом было благо для мусульман.

## **Часть третья**

**'Умар ибн аль-Хаттаб رض —  
преемник Абу Бакра  
ас-Сыддика رض:  
правление и жизнь в обществе**

## Глава первая

### Начало правления 'Умара ибн аль-Хаттаба

#### § 1. Абу Бакр ас-Сыддик назначает 'Умара ибн аль-Хаттаба своим преемником

В месяце джумада-ль-ахира 13 года хиджры преемник Посланника Аллаха  Абу Бакр ас-Сыддик  заболел. Болезнь затянулась, и состояние халифа ухудшилось настолько, что он понял: его конец близок. Тогда он собрал людей и сказал им: «Постигло меня то, что вы видите, и я думаю, что скоро умру. Аллах освободил вас от присяги, которую вы принесли мне, и теперь вы вновь вольны распоряжаться собой. Изберите своим правителем, кого пожелаете, однако будет лучше, если это случится, пока я жив, чтобы вы не впали в разногласия после меня».

Абу Бакр ас-Сыддик  заговорил со сподвижниками о необходимости избрать нового правителя, однако никто не желал занимать этот пост. Каждый предлагал кандидатуры других, считая их более достойными и лучше приспособленными к тому, чтобы нести подобную ответственность. Закончилось тем, что они сказали: «О преемник Посланника Аллаха ! Мы поступим согласно твоему мнению». Абу Бакр ас-Сыддик  сказал: «Дайте мне немного времени, чтобы я выбрал человека, подходящего для религии Аллаха и Его рабов». После этого Абу Бакр ас-Сыддик  позвал к себе 'Абд-ар-Рахмана ибн 'Ауфа и сказал ему: «Расскажи мне об 'Умаре ибн аль-Хаттабе». Тот сказал в ответ: «Ты спрашиваешь меня о том, о чём тебе известно больше, чем мне». Абу Бакр ас-Сыддик  сказал: «Даже если так...» 'Абд-ар-Рахман сказал: «Клянусь Аллахом, он даже лучше, чем ты о нём

думаешь!» Потом Абу Bakr as-Siddiq ﷺ позвал к себе 'Uсмана ибн 'Аффана и сказал: «Расскажи мне об 'Умаре ибн аль-Хаттабе». 'Uсман сказал: «Ты знаешь его лучше, чем мы». Абу Bakr as-Siddiq ﷺ сказал: «Даже если так, о Абу 'Абдаллах». 'Uсман сказал: «Насколько мне известно, в душе он ещё лучше, чем кажется, и среди нас нет второго такого». Абу Bakr as-Siddiq ﷺ позвал Usayda ibn Hudayra и спросил его об 'Умаре ибн аль-Хаттабе. Тот сказал: «Насколько мне известно, он лучший человек после тебя. Он одобряет то, что одобряет Аллах, и не одобряет того, чего не одобряет Аллах, а то, что он скрывает в себе, ещё лучше того, что видно нам. Нет человека более подходящего для того, чтобы занять это место после тебя!» Абу Bakr as-Siddiq ﷺ также посоветовался с Sa'идом ибн Zайдом и некоторыми другими сподвижниками. Все они говорили об 'Умаре примерно одно и то же. И только Tальха ибн 'Убайдаллаха<sup>[27]</sup> испугала строгость 'Умара ﷺ. Он сказал Абу Bakru: «Что скажешь ты Господу, когда Он спросит тебя, почему ты сделал своим преемником столь сурового и строгого человека?» Абу Bakr as-Siddiq ﷺ сказал: «Помогите мне сесть... Вы угрожаете мне карой Аллаха? Горе тому, кто поступит с вами несправедливо. Я говорю: "О Аллах, сделай их правителем лучшего из Твоих рабов!"»

А тем, кого смущала излишняя на их взгляд строгость 'Умара ﷺ, Абу Bakr ﷺ сказал: «Сейчас он такой, потому что он видит мою мягкость. Если я сделаю его своим преемником, он перестанет быть таким».

[27] Абу Мухаммад Tальха ибн 'Убайдаллах ибн 'Усман аль-Кураши ат-Тамими — один из десяти обрадованных благой вестью о Рае и один из восьми, которые первыми приняли ислам. Один из пяти, которые приняли ислам от Абу Bakra ﷺ. Один из шести участников совета, на котором решался вопрос о назначении халифа. Сподвижник, передавал хадисы Посланника Аллаха ﷺ. Участвовал в битве при Ухде и закрывал Посланника Аллаха ﷺ своим телом. Пророк ﷺ прозвал его аль-Файяд 'приносящий пользу', потому что он купил источник воды и пожертвовал его нуждающимся. Погиб в 36 г. х. от стрелы, которая попала в него во время Верблюжьей битвы. Ему было 64 года.

Абу Bakr as-Siddiq написал послание, которое было зачитано во всех городах. Вот текст этого послания: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Это последнее завещание Абу Bakra ibn Kuxafы перед его разлукой с этим миром и переходом в мир вечный, пребывающего в положении, когда неверующий становится верующим, а нечестивый обретает убеждённость. Я ставлю над вами 'Умара ibn al-Hattaba, не желая вам ничего, кроме блага. Согласно моему знанию, он терпелив и справедлив — таково моё мнение о нём. Однако он может оказаться несправедливым и измениться — ведь я не знаю сокровенного. В любом случае я желал лишь блага, и каждому человеку достанется лишь то, что он приобрёл: **“А те, которые поступают несправедливо, скоро узнают, куда они вернутся”** (сурा 26 “Поэты”, аят 227)».

Назначение 'Умара ibn al-Hattaba халифом стало последним проявлением чистосердечия Абу Bakra as-Siddika по отношению к мусульманской общине. Он помнил предостережение Посланника Аллаха: *«Клянусь Аллахом, не бедности боюсь я для вас. Но боюсь я, что раскроется перед вами мир этот, как раскрылся он перед теми, кто жил до вас, и вы будете состязаться в стремлении к его благам, как поступали жившие до вас, и он погубит вас, как погубил живших до вас»*. Абу Bakr as-Siddik знал, какая болезнь грядёт, а потому подготовил для неё лучшее лекарство — неприступную гору, увидев которую мир этот с его обольщениями должен был отчаяться и попытаться назад. Это человек, о котором Посланник Аллаха сказал: *«О Ibn al-Hattab, клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, на какой бы дороге ни встретил тебя Шайтан, он обязательно сворачивает на другую дорогу»*.

Именно с убийства 'Умара начались очень важные и страшные события в жизни мусульманской общины, которые стали свидетельством дальновидности Абу Bakra as-Siddika, который назначил 'Умара своим преемником. 'Abdalлах ibn Mas'уд сказал, что самыми дальновидными людьми были девушка, которая посоветовала отцу нанять Mусу, вельможа, купивший

Юсуфа и велевший жене заботиться о нём в надежде, что он принесёт им пользу или заменит сына, и Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ, сделавший своим преемником 'Умара ﷺ.

'Умар ﷺ сначала отказался, но Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ был не-преклонен, и 'Умару ﷺ пришлось согласиться.

Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ пожелал сообщить о своём решении людям, пока он ещё в здравом уме и твёрдой памяти, чтобы у людей не осталось сомнений. Он обратился к мусульманам со словами: «Довольны ли вы тем, кому я поручил править вами? Поистине, я поступил не по своей прихоти и не назначил халифом своего родственника. Я поручаю править вами 'Умару ибн аль-Хаттабу. Слушайте же и повинуйтесь». Они ответили: «Слушаем и повинуемся!»

Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ обратился к Всевышнему с такой мольбой: «О Аллах! Я назначил его правителем без веления Твоего Пророка, однако я заботился об их благе и боялся для них смуты, а потому поступил, как считал нужным. Я поручил править ими лучшему из них и больше всех стремящемуся вести их верным путём. Пришло ко мне от Тебя то, что пришло, даруй же им достойную замену. Поистине, они — Твои рабы!»

Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ поручил 'Усману ибн 'Аффану зачитать людям объявление о назначении 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ новым халифом, и 'Усман принял присягу 'Умару ﷺ при жизни Абу Бакра ﷺ. Объявление он скрепил своей печатью. Никто не возражал против решения Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ. 'Усман спросил людей: «Согласны ли вы присягнуть тому, кто упомянут в этом послании?» Они ответили: «Да». Все они выражали согласие и одобрение.

Присягу 'Умару ﷺ мусульмане приносили до того, как скончался Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ. После того как было зачитано объявление и они согласились с решением преемника Посланника Аллаха ﷺ, они пришли к нему и присягнули.

Оставшись наедине с 'Умаром ибн аль-Хаттабом ﷺ, Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ дал ему несколько важных наставлений: «Бойся Аллаха, о 'Умар, и знай... Поистине, у тебя есть обязанность пе-

ред Аллахом, которую ты должен исполнять ночью, и Он не принимает её днём, и обязанность, которую ты должен исполнять днём, и Он не принимает её ночью. И, поистине, Аллах не принимает добровольное дополнительное поклонение, пока ты не совершишь обязательное. Знаешь ли ты, о 'Умар, что в Судный день чаша с благими делами перевесит у тех, кто следовал Истине, несмотря на то что им было трудно следовать ей, да и может ли быть иначе, если на эту чашу будет положена лишь Истина? И знаешь ли ты, о 'Умар, что в Судный день чаша с благими делами окажется лёгкой у тех, кто следовал ложному, и им было легко следовать ему, да и может ли быть иначе, если на эту чашу будет положено лишь ложное? И знаешь ли ты, о 'Умар, что аят, приносящий спокойствие и радость, ниспосыпался вместе с аятом, вселяющим в сердце страх и отягощающим его, для того чтобы верующий стремился к награде Всевышнего и страшился Его наказания. И надежда в душе верующего не должна преобладать над страхом, так что он начнёт ожидать от Аллаха того, чего ожидать не вправе. И страх в его душе не должен преобладать над надеждой, так что он впадёт в отчаяние и опустит руки. Знаешь ли ты, о 'Умар, что Аллах, упоминая об обитателях Огня, упомянул о наихудших из их дел, и, вспомнив о них, я говорю: "Я надеюсь, что не окажусь одним из них". А упоминая об обитателях Рая, Аллах упомянул о наилучших из их дел, потому что Он простил им их скверные дела, и, вспоминая о них, я говорю: "Куда мне до них с их делами!" И если ты запомнил моё наставление, то знай, что смерть всё равно настигнет тебя рано или поздно, и если встретишься с ней, не желай отсрочить её, ибо тебе всё равно не избежать её».

Сразу после кончины Абу Бакра 'Умар приступил к исполнению обязанностей халифа. Следует отметить, что 'Умар стал преемником Абу Бакра с одобрения самых мудрых и уважаемых членов мусульманской общины (*ахль аль-халль ва аль-'акд* — أهل الحل والعقد). Они предоставили Абу Бакру ас-Сыддику самому решать, кто станет его преемником, то есть сделали его своим представителем в этом вопросе. Он посоветовался с людьми

ми, которым доверял, и назначил халифа. Затем он сообщил людям о своём выборе, и они одобрили его и согласились с ним. А *ахль аль-халль ва аль-'акд* являются, в свою очередь, представителями мусульманской общины, выражавшими её интересы. Таким образом, бразды правления были переданы 'Умару ﷺ законным и справедливым способом с применением принципа совета.

Все шаги, предпринятые Абу Бакром ас-Сыддиком ﷺ для избрания халифа, в любом случае не выходят за пределы избрания путём совета, хотя процедура назначения халифа при Абу Бакре ﷺ проходила иначе, чем при назначении самого Абу Бакра ﷺ. Таким образом, период правления 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ начался с совета и согласия. До нас не дошло ни одного сообщения о том, что между мусульманами возникали какие-то разногласия относительно кандидатуры 'Умара ﷺ или кто-то оспаривал законность его правления при его жизни. Напротив, существовало согласное мнение мусульман (*иджма'* — (جماع) о том, что его правление законно и что мусульмане обязаны подчиняться ему на протяжении всего периода его правления.

## § 2. Доказательства того, что именно 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ должен был стать халифом после Абу Бакра ﷺ

1. Некоторые аяты однозначно указывают на то, что именно Абу Бакр, 'Умар и 'Усман должны были стать халифами после Посланника Аллаха ﷺ и что подчинение им было обязательным.

Всевышний Аллах сказал Своему Посланнику о бедуинах:

**Если Аллах возвратит тебя к некоторым из них и они попросят у тебя дозволения отправиться в поход, то скажи: «Вы никогда не отправитесь со мной в поход и никогда не будете сражать-**

فَإِن رَجَعْلَكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِّنْهُمْ  
فَاسْتَهِنْدُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلْ لَنْ  
تَخْرُجُوا مَعِي أَبَدًا وَلَنْ تُقْتَلُوْا مَعِي

ся вместе со мной против вра-  
га. Вы были довольны тем, что  
отсиделись в первый раз. Посе-  
му отсиживайтесь вместе с теми,  
кто остаётся».

Сура 9 «Покаяние», аят 83

Этот аят однозначно был ниспослан уже после похода на Табук, от участия в котором уклонились три человека. В суре «Покаяние» Всевышний Аллах сообщил о том, что он простил их. А после этого похода Посланник Аллаха ﷺ больше не отправлялся в военные походы до самой своей кончины.

Всевышний Аллах также сказал:

**Когда вы отправитесь за тро-  
феями, чтобы взять их, остав-  
шиеся позади скажут: «Дайте  
нам последовать за вами». Они  
хотят изменить Слово Аллаха.  
Скажи: «Вы не последуете за на-  
ми. Так сказал Аллах прежде». Тогда они скажут: «Нет, вы за-  
видуете нам». Но они мало что  
смысят.**

Сура 48 «Победа», аят 15

Всевышний Аллах разъяснил, что после похода на Табук бедуины не будут принимать участие в походах с Посланником Аллаха ﷺ.

Далее Всевышний Аллах сказал:

**Скажи бедуинам, оставшим-  
ся позади: «Вас ещё призовут  
воевать против людей, обла-**

عَدُوًا إِنَّكُمْ رَضِيْتُم بِالْقُعُودِ أَوَلَّا  
مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْخَلِيفِينَ



سَيَقُولُ الْمُحَلَّفُونَ إِذَا أَنْطَلَقْتُمْ  
إِلَى مَغَانِمٍ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا  
نَتَبِعُكُمْ يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَمَّ  
اللَّهِ قُلْ لَنْ تَتَبِعُونَا كَذَلِكُمْ  
قَالَ اللَّهُ مِنْ قَاتِلٍ فَسَيَقُولُونَ بَلْ  
تَحْسُدُونَا بَلْ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ إِلَّا  
قَلِيلًا



قُلْ لِلْمُحَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ  
سَتُنَدَّعُونَ إِلَى قَوْمٍ أُولَئِي بَأْسٍ

**дающих суровой мощью. Вы сразитесь с ними, или же они обратятся в ислам. Если вы подчинитесь, то Аллах дарует вам прекрасную награду. Если же вы отвернётесь, как отвернулись прежде, то Аллах причинит вам мучительные страдания».**

Сура 48 «Победа», аят 16

شَدِيرٌ تُقَاتِلُهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِنْ  
تُطِيعُوا يُؤْتُكُمُ اللَّهُ أَجْرًا حَسَنًا  
وَإِنْ تَتَوَلُوا كَمَا تَوَلَّتُمْ مِنْ قَبْلٍ  
يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا

Таким образом, Всевышний Аллах сообщил о том, что кто-то другой, а не Посланник Аллаха ﷺ призовёт их сражаться с людьми. Такие сражения — «Вы сразитесь с ними, или же они обратятся в ислам» — были только во времена Абу Бакра, 'Умара и 'Усмана. Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ призвал сражаться с вероотступниками и последователями лжепророков, появившимися в его время. 'Умар ﷺ призвал сражаться с персами и византийцами. 'Усман ﷺ призвал сражаться с персами, византийцами и тюрками. Из приведённых выше аятов следует, что подчинение этим троим было обязательно, а правление человека, подчинение которому обязательно, не может быть незаконным.

2. Абу Хурайра ﷺ сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха ﷺ сказал: “Однажды во сне я увидел себя у колодца, на краю которого стояла бадья, и я вычерпал столько воды, сколько пожелал Аллах. Потом эту бадью взял Ибн Абу Кухафа и вытащил несколько бадей, однако, делая это, он проявил слабость, за что Аллах простит его. Потом эта бадья превратилась в огромную кожаную бадью, которую взял Ибн аль-Хаттаб, и я не видел, чтобы кто-нибудь из предводителей людей черпал так, как это делал 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ, продолжалось же это до тех пор, пока люди не отогнали скот на отдых”» [Бухари, № 3682; Муслим, № 2392; Тирмизи, № 2290; Ахмад].

Этот хадис является указанием на то, что Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ и 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ должны были стать халифами мусульман после кончины Посланника Аллаха ﷺ.

Хадис также указывает на множество завоеваний в эпоху 'Умара . И действительно, в его эпоху для ислама было открыто много новых земель. Хадис также можно рассматривать как указание на достоинства Абу Бакра и 'Умара и на то, что их имена останутся в истории как имена людей, принёсших много пользы другим. Сон Посланника Аллаха был вещим.

Ещё при жизни Посланника Аллаха ислам укрепился, и люди стали входить в религию Аллаха толпами.

И тогда Всевышний Аллах ниспоспал:

**Сегодня Я завершил для вас вашу религию, довёл до конца Мою милость к вам и одобрил для вас ислам в качестве религии.**

Сура 5 «Трапеза», аят 3

آلَيْوَمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَقْمَلْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمْ إِلَّا سَلَمَ دِينًا

После кончины Посланника Аллаха халифом стал Абу Бакр. Он сумел дать достойный отпор вероотступниками и потушить пламя начатой ими смуты. Однако его правление было коротким, всего два года, и он не успел сделать много. Срок правления 'Умара был значительно длиннее, около десяти лет, и он успел сделать намного больше, чем Абу Бакр. В его время исламское государство процветало. Для ислама постоянно открывались новые земли, и мусульмане получили много военной добычи. Таким образом, правление и Абу Бакра, и 'Умара принесло большую пользу мусульманам.

3. Хузайфа передаёт: «Мы сидели у Пророка , и он сказал: “Поистине, я не знаю, долго ли мне ещё быть с вами, а потому после моей кончины следуйте за теми двоими, что придут после меня<sup>29</sup>. Также следуйте руководству 'Аммара и верьте тому, что будет говорить вам Ибн Мас'уд».

---

<sup>29</sup> С этими словами он указал на Абу Бакра и 'Умара.

Этот хадис ясно указывает на то, что 'Умар  должен был стать халифом и что его правление было законным. Слова «*двоими, которые придут после меня*» означают 'сменят меня, станут правителями мусульман после меня'.

4. 'Абдаллах ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха  сказал: «Однажды я увидел во сне, что мне поднесли кубок молока, которое я пил до тех пор, пока не заметил, что влага выходит у меня из-под ногтей, после чего отдал остаток 'Умара ибн аль-Хаттабу». Люди спросили: «Как же ты истолковал этот сон, о Посланник Аллаха?» Посланник Аллаха  ответил: «Это знание»».

Как мы уже говорили, под знанием в данном случае подразумевается способность направлять людей с помощью Корана и Сунны, которой обладал 'Умар . И действительно, крайне важно отметить, что во время правления 'Умара  ему никто не противоречил и против него никто не выступал. Если эпоха Абу Bakra ознаменовалась массовым вероотступничеством арабов, а эпоха 'Усмана — страшными смутами, то эпоха 'Умара  была эпохой стабильности, спокойствия и процветания. В эпоху 'Умара  на всей территории исламского государства царила справедливость, а само государство процветало. Это были времена богатства, изобилия и благодати. Му'аз ибн Джабаль<sup>[28]</sup>, направленный Посланником Аллаха  в Йемен и остававшийся там при Абу Bakре и 'Умаре, не мог

[28] Му'аз ибн Джабаль ибн 'Амр — представитель известного мединского рода аль-Харадж, считавшийся одним из самых славных, благородных и образованных сподвижников. Он принимал участие в присяге в местечке 'Акаба, сражении при Бадре и других важных исторических событиях. Посланник Аллаха  отправил его в Йемен, а после смерти Абу 'Убайды ибн аль-Джарраху халиф 'Умар ибн аль-Хаттаб отправил его в Шам. Скончался от эпидемии чумы, которая началась в местечке 'Амвас, в 17 или 18 г. х. в возрасте 37 или 38 лет.

найти там человека, которому можно было бы отдать собранный закят, и послал этот закят 'Умару в Медину, столицу исламского государства.

Давайте посмотрим, как пересказывает эту историю Абу 'Убайд в книге «Аль-Амваль»: «Му‘аз ибн Джабаль был в составе войска, и Посланник Аллаха ﷺ направил его в Йемен. Потом скончался Пророк ﷺ, а за ним — Абу Бакр. Когда Му‘аз прибыл к 'Умару ﷺ, тот послал его обратно, на прежнее место. Му‘аз отоспал ему треть собранного закята, и 'Умар ﷺ упрекнул его за это, сказав: “Я послал тебя не в качестве сборщика податей или налогов. Я послал тебя для того, чтобы ты собрал закят с богатых из их числа и распределил его между бедными из их числа”. Му‘аз сказал в ответ: “Если бы я нашёл тех, кому можно отдать это, я не стал бы ничего отсыпал тебе”. В следующем году Му‘аз отоспал 'Умару ﷺ половину закята, и между ними состоялся такой же диалог. В следующем год Му‘аз отоспал 'Умару ﷺ весь закят, и 'Умар ﷺ снова упрекнул его, а Му‘аз сказал ему: “Я не нашёл никого, кто взял бы у меня хоть что-то!”»

5. Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ передаёт, что однажды Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Кто-нибудь из вас видел сон?»* Один человек ответил: «Мне приснилось, что с неба спустились весы, и на одну чашу поставили тебя, а на вторую — Абу Бакра, и твоя чаша перевесила. Потом взвесили Абу Бакра и 'Умара, и Абу Бакр перевесил. Потом взвесили 'Умара и 'Усмана, и 'Умар ﷺ перевесил, а потом весы были подняты обратно». Посланник Аллаха ﷺ опечалился<sup>30</sup> и сказал: *«Будет правление преемников пророчества<sup>31</sup>, а потом Аллах дарует власть, кому пожелает»* [Абу Дауд, № 4634; Тирмизи, № 2288].

Из этого хадиса можно понять, что лучшим из этих троих был Абу Бакр ﷺ, за ним следовал 'Умар ﷺ, а за ним — 'Усман ﷺ.

---

<sup>30</sup> Посланник Аллаха ﷺ опечалился из-за грядущих смут и кровопролития, которые, как следовало и из этого сна, начнутся после эпохи праведных халифов.

<sup>31</sup> Халифат.

6. Ибн 'Аббас (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт, что однажды к Посланнику Аллаха ﷺ пришёл один человек и сказал: «Сегодня ночью я видел во сне дававшее тень облако, из которого изливались масло и мёд, и я видел людей, собиравших это в свои ладони, и у некоторых из них в руках было много масла и мёда, а у других — мало. И вдруг я увидел верёвку, протянувшуюся от земли до неба, и увидел, как ты взялся за неё и поднялся по ней наверх. Потом за неё взялся другой человек и поднялся наверх, потом за неё взялся ещё один человек и поднялся наверх, а потом за неё взялся следующий человек, но она порвалась, а затем соединилась вновь». После этого Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «О Посланник Аллаха, да станет отец мой выкупом за тебя, клянусь Аллахом, если ты позволишь мне, я истолкую этот сон», и Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Толкуй». Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «Если говорить об облаке, дающем тень, то это ислам, что касается истекающего из него масла и мёда, то это Коран, сладость которого сочится из этого облака, и некоторые люди постигают его в большей мере, а другие — в меньшей. Если говорить о верёвке, протянувшейся от земли до неба, то это — истина, которой ты следуешь. Ты станешь придерживаться её, и Аллах возвысит тебя, после тебя станет придерживаться её другой человек, благодаря чему он возвысится, потом станет придерживаться её другой человек, благодаря чему он возвысится, а потом станет придерживаться её другой человек, но она порвётся в его руках, а потом будет соединена для него, благодаря чему и он возвысится... Скажи мне, о Посланник Аллаха, да станет мой отец выкупом за тебя, я был прав или ошибся?» Посланник Аллаха ﷺ сказал: **«В чём-то ты был прав, а в чём-то ошибся»**. Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ сказал: «Клянусь Аллахом, ты должен сказать мне, в чём я ошибся!» Посланник Аллаха ﷺ сказал: **«Не клянись»** [Муслим].

Два человека, которые поднялись наверх друг за другом — это Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ и 'Умар ﷺ.

7. Анас передаёт: «Бану Мусталик отправили меня к Посланнику Аллаха ﷺ, сказав: “Спроси Посланника Аллаха ﷺ о том, ко-

му мы должны платить закят, когда его не станет". Я спросил, и он ответил: "Абу Бакру". Я передал им, но они послали меня спросить, кому они должны платить закят, если с Абу Бакром что-нибудь случится. Я спросил и он ответил: "Умару"».

8. Мухаммад ибн аль-Ханафийя рассказывал: «Я спросил отца: "Скажи, кто является лучшим из людей после Посланника Аллаха?" Он ответил: "Абу Бакр". Я спросил: "А после него кто?" Он ответил: "Умар". И я испугался, что, если спрошу снова, он скажет: "Усман". Поэтому я спросил: "А потом ты?" Он сказал в ответ: "Я всего лишь один из мусульман"» [Бухари].

Таким образом, Коран и Сунна однозначно указывают на то, что первым халифом после кончины Посланника Аллаха должен был стать Абу Бакр, а вторым — 'Умар.

### § 3. Согласное мнение

Более того, существует согласное мнение сподвижников относительно того, что именно 'Умар должен был стать халифом после Абу Бакра. 'Абдаллах ибн 'Аббас зашёл к 'Умару после того, как его ранили, и сказал ему: «Радуйся, о повелитель верующих! Ты принял ислам, когда другие оставались неверующими, и помогал Посланнику Аллаха, когда другие отвернулись от него, и Посланник Аллаха, умирая, был доволен тобою, и никто не оспаривал законность твоего избрания...»

Ас-Сабуни сказал: «Потом к власти пришёл 'Умар благодаря тому, что Абу Бакр ас-Сыдик назначил его своим преемником, а также по согласному мнению мусульман».

Ан-Навави сказал: «Абу Бакр ас-Сыдик был избран по согласному мнению мусульман, и избрание им 'Умара в качестве преемника также было осуществлено по согласному мнению мусульман».

Подобные высказывания принадлежат также Ибн Таймиие, комментатору книги «Аль-'Акида ат-тахавийя» и другим авторитетным учёным.

Прежде чем назначить 'Умара ﷺ своим преемником, Абу Bakr as-Siddiq رض также посоветовался с Sa'идом ibn Zaydом и некоторыми другими сподвижниками. Все они говорили об 'Умаре ﷺ примерно одно и то же. И только Tальху ibn 'Ubaydallaха испугала строгость 'Умара ﷺ. Он сказал Абу Bakru: «Что скажешь ты Господу, когда Он спросит тебя, почему ты сделал своим преемником столь сурового и строгого человека?» Абу Bakr as-Siddiq رض сказал: «Помогите мне сесть... Вы угрожаете мне кающей Аллаха? Горе тому, кто поступит с вами несправедливо. Я говорю: «О Аллах, сделай их правителем лучшего из Твоих рабов!»»

Это возражение, как мы видим, касалось именно строгости 'Умара ﷺ, однако никто из сподвижников не выступал против его назначения и не обвинял в некомпетентности и неспособности править мусульманами.

Позже появились представители разных впавших в заблуждение групп. Они утверждали, что правление 'Умара ﷺ было незаконным. Однако эти бездоказательные утверждения не имеют никакого веса на фоне согласного мнения сподвижников и не могут опровергнуть его.

#### § 4. Речь 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ после избрания

До нас дошли разные версии первой речи 'Умара ﷺ, с которой он обратился к мусульманам в качестве халифа. Согласно некоторым сообщениям, он поднялся на минбар и сказал: «О Аллах, поистине, я суров, так смягчи же меня, и я слаб, так укрепи же меня, и я скрупулезен, так сделай же меня щедрым!»

Передают также, что он сказал: «Поистине, Аллах испытал вас мною и испытал меня вами».

Передают также, что он взошёл на минбар и хотел сесть там, где обычно садился Абу Bakr, но потом сказал: «Не хочу, чтобы это выглядело так, будто я считаю себя достойным сидеть на месте Абу Bakra» — и спустился ниже. Потом он воздал хвалу Аллаху должным образом и сказал: «Читайте Коран — и вы

познаете его; поступайте в соответствии с ним — и вы станете его приверженцами. Взвесьте себя<sup>32</sup> прежде, чем вы будете взвешены, и готовьтесь к тому Дню, когда вы предстанете перед Аллахом и ничего не сможете скрыть. Никто не заслуживает того, чтобы подчиняться ему в том, что является ослушанием Аллаха. Поистине, я занимаю по отношению к имуществу Аллаха ту же позицию, которую занимает покровитель сироты: если у него получается обходиться своими средствами, он так и делает, а если он вынужден взять что-то из имущества сироты, он берёт лишь столько, сколько ему необходимо».

Версии разнятся потому, что один человек передал одну часть речи 'Умара, другой — другую, и так далее. В целом речь 'Умара мало чем отличается от речей, которые произносили другие халифы. Все они в своих речах упоминали о религии и богообязанности и одновременно затрагивали политические, административные и экономические вопросы. Если собрать воедино все дошедшие до нас версии речи 'Умара, можно сделать следующие выводы.

1. 'Умар считал свой приход к власти испытанием и понимал, что Всевышний Аллах спросит с него за всё, что он будет делать во время своего правления. Подобно остальным праведным халифам, 'Умар не стремился к власти и относился к правлению как к нелёгкой обязанности, а не как к благу, к которому стоит стремиться.

2. Как правитель государства он обязан заботиться обо всех своих подданных и назначить наместниками в различные области государства лучших кандидатов, а после назначения тщательно контролировать их.

3. Строгость 'Умара, которой боялись многие, уравновешивалась его справедливостью.

4. 'Умар обещал усилить охрану границ и защитить государство от внешних врагов.

---

<sup>32</sup> То есть оцените свои дела и постарайтесь исправить свои ошибки.

5. Он также пообещал соблюдать все имущественные права и распределять все поступления в казну в соответствии с нормами Шариата.

6. В то же время 'Умар ﷺ потребовал от мусульман, чтобы они исполняли свои обязанности по отношению к нему, то есть подчинялись ему, давали ему советы, побуждали к одобряемому и удерживали от порицаемого.

'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ был суровым и строгим как при жизни Посланника Аллаха ﷺ, так и в период правления Абу Бакра, и он сам опасался, что эти его качества будут мешать ему править мусульманами должным образом. Поэтому он и обратился к Всевышнему Аллаху с мольбой о том, чтобы Он помог ему смягчиться. Всевышний Аллах внял мольбе 'Умара ﷺ, и, став халифом, он действительно сделался более мягким и чутким.

При жизни праведных халифов общая присяга считалась обязательной только для жителей Медины: новому халифу должны были присягнуть все жители Медины, хотя на присягу могли прийти и жители других областей. Объясняется это условие невозможностью собрать всех жителей большого исламского государства вместе, чтобы каждый из них присягнул халифу лично.

Из ранних источников мы знаем, что в период правления праведных халифов женщины не приносили присягу халифам. Мужчины не обязывали их к этому, и сами они не изъявляли желания участвовать в общей присяге. Это исторический факт. Однако ни в Коране, ни в Сунне нет никаких указаний на то, что женщине запрещается участвовать в присяге наравне с мужчинами.

Первым указом, который издал 'Умар ﷺ, став халифом, было веление вернуть всех женщин и детей, попавших в плен во время войн с вероотступниками, их близким. Этот смелый шаг способствовал сплочению мусульман и дал им почувствовать, что все они равны перед Шариатом Всевышнего. 'Умар ﷺ также разрешил раскаявшимся вероотступникам участвовать в сражениях на пути Аллаха, и они были в числе тех, кто открывал новые земли для ислама в период правления 'Умара ﷺ. Между понятиями «царь» и «халиф» есть разница. Однажды 'Умар ﷺ спросил Сальмана аль-

[29] Абу 'Абдаллах Сальман аль-Фариси. Его называли Сальман аль-Исяям и Сальман аль-Хайр (*хайр* — ‘добро, благо’). Услышав о Пророке ﷺ, он отправился искать его, но попал в плен и был продан в Медине. Участвовал в Битве у рва и последующих битвах и завоеваниях. Был правителем Мадаина. Передавал хадисы от Посланника Аллаха ﷺ. Умер до 34 г. х. Он всегда питался тем, что зарабатывал собственными руками.

[30] Умм Саляма Хинд бинт Абу Умайя была женой славного сподвижника Абу Салямы и вместе с ним совершила переселение в Эфиопию. Затем они приехали в Медину. После смерти мужа, который скончался из-за ранения, полученного в сражении при Ухуде, в шаввале 4 г. х. она вышла замуж за Посланника Аллаха ﷺ. Скончалась в 59 или 62 г. х. в возрасте 84 лет и была похоронена на кладбище Аль-Баки‘.

Фариси<sup>[29]</sup>: «Я царь или халиф?» Тот ответил: «Если соберёшь ты с земли дирхем, или больше того, или меньше того, а потом употребишь его не по назначению, то ты не халиф, а царь».

## § 5. Совет

Посланник Аллаха ﷺ очень часто советовался со своими сподвижниками. Он советовался с ними относительно битвы при Бадре, битвы при Ухуде и Битвы у рва и отказывался от своего мнения ради мнения молодых мусульман, чтобы научить их правильно совещаться и свободно и смело высказывать своё мнение, как это было перед битвой у рва. Пророк ﷺ посоветовался со своими сподвижниками, желая заключить перемирие с племенем гатафан с условием, что он будет отдавать им треть плодов Медины, а они перестанут поддерживать курайшитов. Представители ансаров не согласились с его решением, и он поступил, как хотели они. А в Худайбии, когда сподвижники Пророка ﷺ не подчинились его велению выйти из ихрама, он посоветовался с Умм Салямой<sup>[30]</sup>. Он вошёл к ней со словами: «Погибли люди! Я велел им, а они не подчинились мне. Им трудно смириться с тем, что придётся отказаться от ‘умры, к которой они готовились...»

Умм Саляма посоветовала ему первым выйти из ихрама, чтобы они увидели это, и он внял её совету. Увидев, что он вышел из ихрама, сподвижники поспешили последовать его примеру.

Посланник Аллаха ﷺ утвердил совет в мусульманском обществе своим словом и делом,

и его сподвижники и их последователи, а также все наши праведные предшественники следовали его примеру. Со временем совет стал одной из отличительных черт мусульманского общества, и так будет всегда.

Совет был неотъемлемой частью жизни исламского государства. Все важные вопросы решались на совете. Глава государства не принимал решения, не посоветовавшись со своими подданными.

Всевышний Аллах сказал:

**По милости Аллаха ты был мягок по отношению к ним. Если бы ты был грубым и жестокосердным, то они непременно покинули бы тебя. Извини же их, попроси для них прощения и советуйся с ними о делах. Когда же ты примешь решение, то уповай на Аллаха, ведь Аллах любит уповающих.**

Сура 3 «Семейство 'Имрана», аят 159

فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ  
كُنْتَ فَظًّا غَلِيظًا لَّا نَفَضُوا  
مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ  
لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا  
عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ  
تُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ



**Которые отвечают своему Господу, совершают молитву, совещаются между собой о делах и расходуют из того, чем Мы их наделили.**

Сура 42 «Совет», аят 38

وَالَّذِينَ أَسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا  
الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا  
رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ



В аяте упоминается совет вместе с молитвой. Отсюда можно понять, что постановление Шариата о совете — такое же, как и постановление о молитве. А молитва, как известно, обязательна. Соответственно, совет тоже обязателен.

Сам 'Умар говорил: «Нет блага в деле, которое было решено не путём совета».

Он также говорил: «Мнение одного человека — как одна не-прочная нитка, два мнения — как две переплётённые нити, а три мнения — нити, сплетённые так, что порвать их уже трудно».

Он также говорил: «Советуйся с тем, кто боится Всевышнего Аллаха».

Он также говорил: «Людей можно разделить на три категории. Одни решают дела с помощью своего мнения и благоразумия, другие советуются с другими, когда не знают, как лучше поступить, и следуют совету, который дают им достойные советчики. А третий не знает, как поступить и действуют наугад, не обладая благоразумием и не обращаясь за советом к благоразумным людям».

'Умар также побуждал своих командующих решать все дела путём совета. Он говорил Абу 'Убайде ас-Сакафи: «Слушай и повинуйся сподвижникам Пророка. Пусть они участвуют в принятии решения, особенно участники битвы при Бадре».

'Умар сначала выносил дело на общий совет и выслушивал различные мнения, а потом собирал известнейших сподвижников и следовал тому мнению, к которому они приходили. Не раз бывало, что 'Умар высказывал своё мнение по какому-то вопросу, а потом к нему приходил ничем не примечательный человек и подсказывал ему правильное мнение по данному вопросу, и 'Умар принимал его совет и не видел в этом ничего зазорного.

Во времена 'Умара появилось гораздо больше вопросов, которые нужно было решать путём совета, поскольку при 'Умаре границы исламского государства значительно расширились и в его областях происходили самые разные события. Многие из этих вопросов были связаны с новыми землями, вошедшими в состав исламского государства, а также с распределением средств, которые поступали в государственную казну с этих земель.

'Умар советовался не только с людьми почтенного возраста, известными своими достоинствами и обладавшими большим жизненным опытом, но и с молодыми мусульманами, понимая, что их мнение также может принести пользу мусульманской общине. Из-

вестно, что однажды 'Умар ﷺ советовался со своей дочерью — матерью верующих Хафсой رض. Он часто советовался с людьми, которые почти не расставались с ним, например с аль-'Аббасом и его сыном 'Абдаллахом, а также с 'Усманом ибн 'Аффаном, 'Абд-ар-Рахманом ибн 'Ауфом, 'Али ибн Абу Талибом, Му'азом ибн Джабаром, Убайем ибн Ка'бом, Зайдом ибн Сабитом и другими.

В период правления 'Умара ﷺ люди свободно высказывали своё мнение, не опасаясь возможных последствий, поскольку знали о справедливости и богобоязненности 'Умара ﷺ. В 18 году хиджры в Шаме началась эпидемия чумы, которая унесла жизни многих воинов-мусульман. Эта эпидемия получила название «эпидемия Амаваса»<sup>33</sup>. Когда 'Умар ﷺ отправился в Шам во второй раз, наместники, среди которых был и Абу 'Убайда, встретили его в Сарге (место близ Шама между Мугисой и Табуком) и сообщили о том, что в Шаме свирепствует чума. 'Умара ﷺ сопровождали мухаджиры и ансары, и он собрал их, чтобы посоветоваться относительно того, как ему следует поступить: продолжить путь или вернуться. Мнения разошлись. Одни сказали: «Ты отправился в путь ради Аллаха, и тебя не должно никто останавливать». А другие сказали: «Это беда и гибель, и тебе не следует идти туда». Тогда 'Умар ﷺ позвал к себе мухаджиров-курайшитов, и они в один голос сказали, что ему следует возвратиться. После этого 'Умар ﷺ сообщил людям, что возвращается. Абу 'Убайда, услышав об этом, воскликнул: «Ты бежишь от предопределения Аллаха?» 'Умар ﷺ ответил: «Да, я бегу от предопределения Аллаха — к предопределению Аллаха. Скажи мне, если бы у тебя были верблюды и спустились бы они в долину, покрытую травой с одной стороны, а с другой бесплодную, и если бы ты стал пасти их на стороне, покрытой травой, то разве ты делал бы это не по предопределению Аллаха? И если бы ты пас их на бесплодной земле, то разве делал бы ты это не по предопределению Аллаха?» 'Абд-ар-Рахман

---

<sup>33</sup> А м а в а с — название района в Палестине, из которого распространилась чума.

ибн 'Ауф услышал их и сказал: «Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Если услышите, что в какой-нибудь земле распространилась чума, не приезжайте туда, а если она начнётся в той земле, где вы уже находитесь, не покидайте эту землю, пытаясь убежать от неё»» [Бухари, № 5729; Муслим, № 2219; Абу Давуд, № 3103].

Как мы видим, 'Умар ﷺ советовался с мусульманами по политическим, административным, экономическим, военным и религиозным вопросам.

## § 6. Равенство и справедливость

Одна из целей исламской системы правления — обеспечение соблюдения правил, способствующих созданию мусульманского общества. Главные из этих правил, или принципов: совет и справедливость, равенство и свободы. В своём обращении к общине 'Умар ﷺ утвердил эти принципы. Принцип совета проявился при избрании 'Умара ﷺ и во время присяги ему, а также в его речи, которую он произнёс в мечети Посланника Аллаха ﷺ перед общиной. Что же касается принципа справедливости, то он проявился в его речи. Вне всякого сомнения, справедливость в понимании 'Умара ﷺ — это справедливость ислама, который является главной опорой мусульманского общества и мусульманского правления. Он понимал, что не может быть ислама в обществе, в котором господствует притеснение и которое не знает справедливости.

Соблюдение справедливости в отношениях между людьми, общинами и государствами — не из тех действий, которые оставлены на усмотрение правителя и которые он может совершить, а может оставить. Согласно исламу, установление справедливости — святейший долг и одна из важнейших обязанностей. Мусульмане согласны в том, что установление справедливости обязательно.

Это постановление подтверждено текстами Корана и Сунны. Одна из целей исламского государства — создание мусульманского общества, в котором господствуют такие ценности,

как справедливость, равенство, неприятие несправедливости и борьба с ней во всех её формах. Таким образом, исламское государство обязано помогать каждому человеку добиваться соблюдения его прав и восстановления справедливости с минимальными затратами и усилиями и в кратчайшие сроки.

Ислам обязал правителей соблюдать справедливость и справедливо относиться ко всем людям, независимо от того, на каком языке они говорят, независимо от их национальности, места рождения и социального положения. Правитель-мусульманин должен справедливо относиться ко всем участникам тяжбы, и на его решение не должно влиять, кто они ему — друзья или враги, богаты они или бедны, работники или работодатели. В любом случае он обязан вынести справедливое решение.

Всевышний Аллах сказал:

**О вы, которые уверовали! Будьте стойкими ради Аллаха, свидетельствуя беспристрастно, и пусть ненависть людей не подтолкнёт вас к несправедливости. Будьте справедливыми, ибо это ближе к добробоязненности. Бойтесь Аллаха, ведь Аллах ведает о том, что вы совершаете.**  
Сура 5 «Трапеза», аят 8

يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِنْ أَمْنُوا كُوْنُوا  
قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا  
يَجْرِمَنَّكُمْ شَيْءٌ قَوْمٌ عَلَىٰ أَلَّا  
تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ  
وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيْرٌ بِمَا  
تَعْمَلُونَ



'Умар был в этом смысле образцовым правителем. Своей неустанной заботой о соблюдении справедливости он покорил сердца людей. Он был убеждён: справедливость — практический призыв к исламу. Он наделял по справедливости и требовал от верующих, чтобы они помогали ему быть справедливым правителем.

Испытание властью и господством — величайшее из испытаний, с которыми может встретиться человек в своей земной жизни. Когда правитель поддаётся этому испытанию и попадает в его

сети, этот бренный мир с его соблазнами и уладами сам идёт к нему в руки. Любому человеку нелегко совладать с ним и одолеть его в стремлении к довольству Всевышнего. Ведь душа человека постоянно побуждает его к дурному, особенно когда все наслаждения доступны ему и любые его желания исполняются, стоит только сказать слово... Правителям, которые преодолеваются искушение властью, Всевышний уготовал щедрое вознаграждение. Они займут достойное место у Него. Они — Его приближённые на земле, и они будут Его любимцами в Судный день. 'Умар относился к числу именно таких правителей. Он не стремился к богатству, не пользовался своей властью в корыстных целях, никого не притеснял и воспринимал своё правление как величайшую обязанность, которая возложена на него против его воли и которая подобна тяжкому бремени, которое он должен нести.

Посланник  сказал: «*Самым любимым из людей для Аллаха в Судный день и сидящим ближе всех к Нему будет справедливый правитель. А самым ненавистным и сидящим дальше всех от Него окажется несправедливый правитель*» [Тирмизи].

'Умар  прекрасно понимал, что правление и вынесение решений в мусульманском обществе — огромная ответственность и тяжкое бремя, потому что оно требует от человека быть абсолютно справедливым всегда и во всём. Недаром первым среди семерых, которых Аллах укроет в Своей тени в День, когда не будет иной тени, кроме Его тени, упомянут справедливый имам (правитель). Посланник Аллаха  сказал: «*Семерых укроет Аллах в тени Своей в тот День, когда не будет иной тени, кроме тени Его: справедливого правителя; юношу, росшего в поклонении Всевышнему Аллаху; человека, сердце которого связано с мечетями; двоих, которые любят друг друга ради Аллаха, встречааясь и расставаясь только ради Него; мужчину, которого позвала возжелавшая его знатная и красивая женщина и который сказал: "Воистину, я боюсь Аллаха"; того, кто подаёт милостыню настолько тайно, что его левая рука не ведает, сколько тратит правая; а также того, чьи глаза наполняются слезами, когда он в одиночестве поминает Всевышнего Аллаха*» [Бухари; Муслим].

'Умар ﷺ стремился быть именно таким правителем. Он остро ощущал свою ответственность за мусульманскую общину, её имущество и её права. Он даже сказал: «Я боюсь, что Аллах спросит с меня даже за верблюда, который погиб из-за недосмотра на берегу Евфрата» [Иbn Са'д. Т. 3. С. 305].

Он добился больших успехов, чему способствовали несколько факторов, в том числе продолжительность правления 'Умара ﷺ, его строгость и богобоязненность, а также богобоязненность сподвижников и их готовность подчиняться законам Всевышнего, согласно которым правил 'Умар ﷺ. К 'Умару ﷺ на суд обращались как мусульмане, так и не мусульмане. И никто не видел от него притеснения и несправедливости. 'Умар ﷺ никого не притеснял сам и не позволял своим наместникам и сборщикам закята ущемлять права кого бы то ни было и поступать несправедливо.

Однажды сын 'Амра ибн аль-'Аса соревновался с коптом, а когда тот обогнал его, разгневался и ударил его плетью со словами: «Вот тебе! Я — сын достойнейших!» Юноша-копт отправился в Медину и пожаловался халифу 'Умару ибн аль-Хаттабу ﷺ. Халиф вызвал к себе 'Амра ибн аль-'Аса и его сына, а когда они прибыли, вручил копту плеть и сказал: «Ударь сына достойнейших!» И когда копт ударил сына 'Амра ибн аль-'Аса, 'Умар ﷺ сказал ему: «А теперь ударь и 'Амра, потому что его сын ударил тебя, пользуясь его властью!» — однако копт сказал: «Я ударил того, кто ударил меня». После этого 'Умар ﷺ повернулся к 'Амру ибн аль-'Асу и произнёс свои знаменитые слова: «О 'Амр! Когда вы успели поработить людей? Ведь их матери родили их свободными!»

Замечательно сказал Ибн Таймийя (да помилует его Аллах): «Поистине, Аллах помогает справедливому государству, даже если это государство неверующих, и не помогает несправедливому государству, даже если это государство мусульман. Справедливость изменяет людей в лучшую сторону и увеличивает богатство».

Что же касается принципа равенства, который 'Умар ﷺ распространил и утвердил в своём государстве, то это один из общих принципов, утверждённых исламом.

Всевышний Аллах сказал:

**О люди! Воистину, Мы создали вас из мужчины и женщины и сделали вас народами и племенами, чтобы вы узнавали друг друга, и самый почитаемый перед Аллахом среди вас — наибóлее богообязненный. Воистину, Аллах — Знающий, Ведающий.**

Сура 49 «Комнаты», аят 13

يَتَأْمُّلُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّنْ ذَكَرٍ  
وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ  
لِتَعَاوَنُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ  
أَنْفَقُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ

Ислам утверждает, что все люди изначально равны — правитель и подчинённый, мужчина и женщина, араб и неараб, белокожий и чернокожий. Ислам стёр различия между людьми и запретил дискриминацию по расовому, нациальному, языковому, социальному и половому признаку. С точки зрения Шариата, правитель и любой член его общины равны.

В голодный год 'Умар  питался так же, как все остальные люди, не позволяя себе ничего лишнего. И когда сливочное масло подорожало и стало недоступным для большинства простых людей, 'Умар  тоже перестал есть его и перешёл на растительное, которое было дешёвым.

'Умар  зорко следил за соблюдением принципа равенства в мусульманском обществе. Однажды, когда он вернулся после совершения хаджа, Сафван ибн Умайя приготовил угощение и пригласил его к себе. Слуги принесли большой поднос с едой и поставили перед гостями, а сами встали и отошли в сторону. Но 'Умар  настоял на том, чтобы они тоже сели и ели вместе с гостями, и не начинал есть до тех пор, пока не начали есть они. А когда в голодный год члены его семьи закололи верблюдицу и поднесли ему на блюде лучшие куски, он покачал головой и сказал: «Плохим бы я был правителем, если бы ел лучшее, а людям оставлял худшее! Уберите это блюдо и принесите другую еду». Тогда ему принесли хлеб и растительное масло, и он стал крошить хлеб и макать его в масло.

'Умар  следил за соблюдением принципа равенства не только в Медине, но и наказывал делать это своим наместникам в областях. Когда 'Утба ибн Фаркад<sup>[31]</sup> привёз ему из Азербайджана большое количество вкусной еды, он попробовал её, но потом вернулся, велев накормить этой едой мусульман, поскольку увидел несправедливость в том, что он, 'Умар, будет есть то, чего не пробовали другие мусульмане.

Однажды, когда 'Умар  занимался раздачей привезённых из какой-то области денег, люди сгрудились вокруг него, а Са'д, также оказавшийся в этой давке, пробился вперёд. 'Умар  увидев это, замахнулся на него своей небольшой палкой со словами: «Ты вышел вперёд, не страшась власти Аллаха на земле, и я хотел, чтобы ты знал, что власть Аллаха не боится тебя». Учитывая, что Са'д был одним из десяти обрадованных Раем при жизни, а также завоевателем Ирака и Мадаина и у него было множество достоинств, можно представить, как 'Умар  заботился о соблюдении справедливости и равенства между людьми.

А Ибн аль-Джаузи передаёт, что 'Амр ибн аль-'Ас подверг установленному наказанию 'Абд-ар-Рахмана, сына 'Умара , когда его уличили в употреблении спиртного, однако сделал это не на площади на глазах у людей, как полагается, а в своём доме. 'Умар , узнав об этом, жёстко упрекнул 'Амра за содеянное и велел доставить сына в Медину и подвергнуть наказанию на площади, чтобы все люди знали, какое преступление он совершил.

[31] Абу 'Абдаллах 'Утба ибн Фаркад ибн Ярбу' ас-Сулями. Принимал участие в походе на Хайбар. По приказу 'Умара  участвовал в завоеваниях. Завоевал Мосул в 18 г. х. вместе с 'Иядом. 'Умар направил его в Азербайджан. Он заключил мирный договор с жителями Азербайджана, после чего поселился в Куфе, где и скончался.

'Умар был беспристрастным и справедливым и требовал, чтобы его наместники были такими же. Ислам возложил на каждого человека ответственность, которую он не может снять с себя при всём желании, и важнейшая ответственность — ответственность правителя перед общиной. Это самая серьёзная ответственность, возложенная Всевышним на Своих рабов. 'Умар ибн аль-Хаттаб подтвердил это в своём письме Абу Мусе аль-Аш'ари, одному из своих наместников: «Воистину, ты — один из них, однако Аллах возложил на тебя более тяжкое бремя».

Если, стремясь к восстановлению справедливости и соблюдению предписаний религии, он поступил так с собственным сыном, то что говорить о других людях?

В качестве ещё одного примера можно привести историю гассанидского лидера Джабали ибн Айхама. Он был одним из предводителей племени, назначенным Ираклием, византийским императором, в те времена, когда гассаниды жили под властью Византии. Вскоре он принял ислам и прибыл в Медину. 'Умар обрадовался его прибытию и в течение некоторого времени оказывал ему гостеприимство. А потом Джабаля решил совершить хадж, и во время обхода вокруг Каабы один человек из бану Фазара случайно наступил на его изар и он развязался. Джабаля, который принял ислам лишь недавно, сильно разгневался и ударил фазарита по лицу, повредив ему нос. Тот поспешил к повелителю верующих и рассказал ему о случившемся. 'Умар послал за гассанидом. Тот ничего не отрицал, а когда 'Умар спросил его, почему он обидел и покалечил того человека, он ответил, что ещё проявил жалость к этому бедуину: если бы не святость Мекки и Заповедной мечети, он бы снес ему голову. 'Умар сказал: «Ты признал свою вину. А теперь ты должен сделать так, чтобы этот человек остался доволен, а иначе я вынужден буду воздать тебе равным, то есть сделать с тобой то же, что ты сделал с ним». Джабаля воскликнул в изумлении: «Как это возможно? Ведь он из черни, а я — царь!»

'Умар сказал: «Ислам уравнял вас». Джабаля сказал: «О повелитель верующих, я думал, что ислам сделает меня более вели-

чественным, чем я был до его принятия». 'Умар  сказал: «Оставь эти споры. Либо ты сделаешь так, чтобы этот человек остался доволен, либо я воздам тебе равным за то, что ты сделал с ним».

Джабаля сказал: «Тогда я приму христианство». 'Умар  сказал: «Если ты примешь христианство, я отрублю тебе голову, потому что ты уже принял ислам, и твой переход в христианство будет вероотступничеством».

Джабаля понял, что спорить бесполезно и что 'Умара  не проведёшь и попросил дать ему отсрочку. 'Умар  разрешил ему уйти. Джабаля принял решение сбежать в Константинополь под видом христианина, о чём позже горько пожалел. Свою скорбь и раскаяние он излил в стихах, которые приводятся во многих трудах по истории.

'Умар  уравнял всех перед Шариатом Всевышнего — бедных и богатых, знатных и безродных, родственников и чужих. Он смотрел на мир сквозь призму Корана и Сунны и поддерживал справедливость в государстве, как и полагается истинному правителью-мусульманину.

## § 7. Свободы

'Умар ибн аль-Хаттаб  понимал, что исламское государство обязано обеспечивать соблюдение справедливости и полноценное пользование правами и свободами, без усилий и денежных затрат. Оно обязано также устраниТЬ все препятствия, мешающие человеку воспользоваться своим правом.

Ислам обязал правителей обеспечивать соблюдение справедливости между людьми вне зависимости от языка, на котором они говорят, места, в котором они родились, и их социального положения. Он велит справедливо относиться к ведущим тяжбу и выносить справедливое решение, что 'Умар  и делал.

**Свобода вероисповедания.** Ислам никого не принуждает к его принятию. Он лишь побуждает человека размышлять

о Вселенной, Аллахе и Его творениях, а также об исламе как религии и велит призывать людей к религии Аллаха наилучшим образом, с мудростью и благим увещеванием.

Всевышний Аллах сказал:

**Нет принуждения в религии.**

Сура 2 «Корова», аят 256

لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ

Всевышний также сказал:

**Если же они отвернутся, то ведь Мы не посыпали тебя их хранителем. На тебя возложена только передача Откровения.**

Сура 42 «Совет», аят 48

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ  
حَفِظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلْغُ

Всевышний Аллах также сказал:

**Призываи на путь Господа мудростью и добрым увещеванием и веди спор с ними наилучшим образом. Воистину, твой Господь лучше знает тех, кто сошёл с Его пути, и лучше знает тех, кто следует прямым путём.**

Сура 16 «Пчёлы», аят 125

أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ  
وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلُهُمْ  
بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ  
أَعْلَمُ بِمَنْ صَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ  
أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ

Всевышний также сказал:

**Если вступаете в спор с людьми Писания, то ведите его наилучшим образом. Это не относится к тем из них, которые поступают несправедливо. Скажите:**

\* وَلَا تُجَدِّلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا  
بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا  
مِنْهُمْ وَقُولُوا إِنَّا مَعَنَّا بِالَّذِي أَنْزَلَ

**«Мы уверовали в то, что ниспослано нам, и то, что ниспослано вам. Наш Бог и ваш Бог — один, и мы покоряемся только Ему».**

Сура 29 «Паук», аят 46

إِلَيْنَا وَأَنْزَلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ  
وَحْدَهُ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ

'Умар ﷺ заботился о сохранении свободы вероисповедания в исламском государстве, следуя примеру Абу Бакра и Посланника Аллаха ﷺ. 'Умар ﷺ позволил зиммиям исповедовать их религию, заключил с ними договор о выплате джиззы<sup>34</sup> и официально взял их под защиту исламского государства. Он также позволил им иметь свои храмы и не стал разрушать их.

Всевышний Аллах сказал:

**Если бы Аллах не позволил одним людям защищаться от других, то были бы разрушены кельи, церкви, синагоги и мечети, в которых премного поминают имя Аллаха.**

Сура 22 «Паломничество», аят 40

وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ  
بِعَضًّا هَذِهِ مُصَوَّرٌ وَبَعْثَ  
وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدٌ يُذْكَرُ فِيهَا  
أَسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا

'Умар ﷺ никогда не принуждал людей принимать ислам, хотя он и обладал достаточной властью для этого. Остальные сподвижники также демонстрировали уважение к другим религиям. Однажды к 'Умару ﷺ пришла старая христианка и попросила его о чём-то. Прежде чем выполнить её просьбу, он предложил ей принять ислам, сказав, что это путь к спасению. А когда она сказала: «Я уже слишком стара, мне не до этого», 'Умар ﷺ выполнил её просьбу. Потом, испугавшись, что это его действие может быть пред Ал-

<sup>34</sup> Зиммий (ذمي) — не исповедующий ислам подданный исламского государства, которое берёт его под свою защиту и покровительство. Джизья (جزية) — налог, выплачиваемый зиммиями.

лахом принуждением к принятию ислама, он попросил у Аллаха прощения, сказав: «О Аллах, я лишь наставлял, но не принуждал».

А когда 'Умар предложил своему рабу-христианину принять ислам и тот отказался, 'Умар сказал: «Нет принуждения в религии», а перед смертью отпустил его на волю.

Жителям открытых для ислама земель также предоставлялась свобода вероисповедания.

Когда Иерусалим перешёл в руки мусульман, к 'Умару пришли жители города, прося гарантировать им безопасность, и 'Умар заключил с ними мирный договор.

Ниже приводится текст договора: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Раб Аллаха 'Умар, повелитель верующих, гарантирует жителям Илии неприкосновенность их жизней, имущества, храмов и крестов и всего, что относится к их религии, их больным и здоровым и всей их общине. Мусульманам запрещено селиться в их храмах, разрушать их, брать из них что-нибудь, выносить из них убранство и кресты. Имущество христиан также неприкосновенно для них, и они не имеют права принуждать их к принятию ислама или причинять им вред...»

Когда 'Амр ибн аль-'Ас сообщил 'Умару о покорении Египта, тот написал ему следующий договор: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! 'Амр ибн аль-'Ас гарантирует жителям Египта неприкосновенность их жизней, имущества и религии, их храмов и крестов, их суши и моря. Никто не имеет права входить к ним против их воли или забирать у них что-либо... Этот договор дарован вам Аллахом и Его Посланником, и халифы и все верующие обязуются соблюдать его».

Факихи единодушны в том, что зиммии имеют право совершать свои религиозные обряды, особенно если речь идёт о местах их компактного проживания. Исключением являются те случаи, когда обряды совершаются в местах скопления мусульман и оскорбляют их религиозные чувства.

Мухаммад аль-Газали сказал, что свобода вероисповедания, которую мусульмане предоставили людям, была поистине беспрецедентной и ничего подобного не было ни на одном из пяти континентов.

'Умар разъяснил правила, регулирующие взаимоотношения мусульман с зиммиями: «Мы обещали им оставить им их храмы, в которых они могут говорить что пожелают, и не возлагать на них ничего непосильного. А если враг захочет причинить им зло, мы обязуемся защищать их. Мы также предоставляем им возможность решать дела в соответствии с нормами их религии, если только сами они не обратятся к нам на суд, соглашаясь с законами нашей религии, и тогда мы вынесем решение для них. Если же они не пожелают обращаться к нам, мы не станем трогать их».

Если зиммии участвуют вместе с мусульманами в сражении, защищая земли мусульман, с них снимается обязанность выплачивать джизью. Об этом говорится в некоторых договорах, которые мусульмане заключали с зиммиями во времена 'Умара ибн аль-Хаттаба. В мирном договоре, который Абу 'Убайда заключил с христианами одной из областей, оговаривалось, что они будут помогать мусульманам и вести разведку для них, и за это с них снимается обязанность выплачивать джизью. Он спрашивал прибывающих к нему из различных областей зиммииев об их положении, опасаясь, что кто-нибудь обидит их или причинит им вред. Однако все они отвечали: «Мы видим лишь честность и верность договору» [Табари. Тарих. Т. 4. С. 218].

'Умар написал Абу 'Убайде ибн аль-Джарраху: «Не позволяй мусульманам притеснять зиммииев, причинять им вред и присваивать их имущество без права».

Заслуживает упоминания история о слепом иудее, который просил подаяния у проходящих мимо людей. 'Умар спросил, что вынудило его обращаться к людям с просьбами, и он ответил: «Я стар и беден, а мне нужно платить джизью». Тогда 'Умар привёл его в свой дом и щедро наделил его, после чего послал за казначеем и сказал ему: «Позаботься о нём и ему подобных, ибо, клянусь Аллахом, мы поступаем с ним несправедливо. Мы получили от него пользу, когда он был молод, и оставили его без помощи и поддержки, когда он состарился. Воистину, милостыня предназначена для бедных и неимущих, а он из бедняков людей Писания». То есть 'Умар снял обязанность выплачивать

джизью с престарелых, больных и не способных работать и назначил им содержание из казны, совершив человечный поступок и проявив справедливость не только к мусульманам, но и ко всем остальным гражданам исламского государства.

А во время своей поездки в Шам он увидел христиан, поражённых проказой, и велел давать им из пожертвований и обеспечивать их пропитанием [Билязури. С. 177].

Смертельную рану 'Умару нанёс зиммий — огнепоклонник Абу Люлюа, однако это не помешало 'Умару сказать перед самой смертью: «Я завещаю тому, кто станет халифом после меня, хорошо обходиться с зиммиями, соблюдать заключённый с ними договор, сражаться с теми, кто желает причинить им вред, и не возлагать на них ничего непосильного» [Бухари].

**Свобода передвижения.** 'Умар заботился о сохранении этой свободы и ограничивал её лишь при необходимости.

'Умар велел ближайшим сподвижникам Посланника Аллаха оставаться при нём в Медине. Покидать Медину и отправляться в другие области исламского государства они могли только с его разрешения или для выполнения определённой миссии — например, когда сам 'Умар назначал кого-либо из них наместником в одну из областей или командующим войска или отправлял его туда с поручением. Это позволяло 'Умару советоваться с ними по важным вопросам в любое время, а также способствовало стабильности внутри государства и помогало избежать возможных смут и раскола внутри мусульманской общины. 'Умар понимал, что, если сподвижники разъедутся по разным областям, там может начаться смута. Мало знающие о религии люди начнут объединяться вокруг известных личностей, появятся всевозможные группы и течения, между которыми будут возникать споры и конфликты, что может привести к трагическим последствиям. Он понимал, что у государства должен быть один центр, а не множество, ибо только в этом случае возможно поддерживать порядок внутри государства.

В качестве другого примера необходимого ограничения свободы передвижения во времена 'Умара можно привести пере-

селение христиан Наджрана из сердца Аравийского полуострова в Ирак и Шам. Причина заключалась в том, что они, как и иудеи Хайбара, нарушили договоры, заключённые с Посланником Аллаха ﷺ, и возобновили их в период правления Абу Бакра. Хайбар и Наджран были источниками постоянных козней и заговоров, и 'Умар ﷺ понимал, что необходимо принять меры для защиты мусульман. К тому же он помнил слова Посланника Аллаха ﷺ: «*Не будет на Аравийском полуострове двух религий*».

Жители Наджрана и Хайбара были врагами мусульман и делали им зло ещё со времён Посланника Аллаха ﷺ, и 'Умар ﷺ как глава государства понял, что пришло время для решительных мер.

Передают, что «после того, как жители Хайбара вывижнули руки и ноги 'Абдаллаху ибн 'Умару, 'Умар ﷺ обратился к людям с проповедью и сказал: “Поистине, Посланник Аллаха ﷺ заключил с иудеями Хайбара договор относительно их имущества, сказав им: *“Мы оставим вас здесь, пока оставляет вас Аллах”*. Что же касается 'Абдаллаха ибн 'Умара, то он поехал туда за своим имуществом<sup>35</sup>, но на него напали ночью и вывижнули ему руки и ноги. А поскольку там у нас нет врагов, кроме них<sup>36</sup>, и они являются нашими врагами и только их мы можем подозревать в этом, я принял решение выселить их оттуда”».

А после того как 'Умар ﷺ принял это решение, к нему пришёл один из сыновей Абу аль-Хурайка<sup>37</sup> и сказал: «О повелитель верующих, неужели ты изгонишь нас [из Хайбара] после того, как Мухаммад ﷺ позволил нам остаться, заключил с нами договор о нашем имуществе и поставил нам условия, на которых мы могли оставаться здесь?!» 'Умар ﷺ сказал: «Неужели ты думаешь, что я забыл слова Посланника Аллаха ﷺ: *“Как ты будешь чувствовать себя, если тебя изгонят из Хайбара и твоя верблюдица станет везти тебя ночь за ночь?”*» Иудей сказал: «Это была шутка Абу аль-Касима».

<sup>35</sup> Здесь имеется в виду земля и финиковые пальмы.

<sup>36</sup> То есть кроме иудеев.

<sup>37</sup> Абу аль-Хурайк — глава иудеев Хайбара из племени бану Надыр.

'Умар воскликнул: «Ты лжёшь, о враг Аллаха!» — после чего изгнал из Хайбара иудеев, возместив им стоимость их фиников деньгами, верблюжьими сёдлами, верёвками и прочими вещами.

**Право на безопасность, неприкословенность жилища и право собственности.** Ислам признаёт право людей на безопасность, о чём упоминается в нескольких аятах и хадисах.

Так, Всевышний Аллах сказал: **«Враждовать следует только с несправедливыми»** (сура 2 «Корова», аят 193). Всевышний Аллах также сказал: **«Если кто покусился на вас, то и вы покуситесь на него, подобно тому как он покусился на вас»** (сура 2 «Корова», аят 194). Ислам также признаёт право на жизнь, которое является более широким понятием, чем право на безопасность: если соблюдение права на безопасность обеспечивается отказом государства от агрессии и всех действий, угрожающих безопасности людей, то соблюдение второго из этих прав предполагает ещё и принятие мер по защите людей от любой агрессии и угрозы. Эта защита возлагает ответственность на всех людей, потому что ущемление одного человека в его праве на жизнь приводится к покушению на всех людей. Всевышний Аллах сказал: **«Кто убьёт человека не за убийство или распространение нечестия на земле, тот словно убил всех людей, а кто сохранит жизнь человеку, тот словно сохранит жизнь всем людям»** (сура 5 «Трапеза», аят 32). 'Умар гарантировал гражданам своего государства соблюдение права на безопасность и права на жизнь.

Если говорить о неприкословенности жилища, то Всевышний Аллах запретил входить в чужие дома без разрешения.

Всевышний Аллах сказал:

**О вы, которые уверовали! Не входите в чужие дома, пока не спросите позволения и не приветствуйте миром их обитателей. Это лучше для вас. Быть может, вы помяните назидание.**

يَتَائِفُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيوْتًا  
غَيْرَ بُيوْتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُوا  
وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ  
لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ

**Если же вы никого не найдёте в них, то не входите, пока вам не позволят. Если же вам скажут: «Уйдите!» — то уходите. Так будет чище для вас. Воистину, Аллаху ведомо о том, что вы совершаете.**

Сура 24 «Свет», аяты 27–28

فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فِيهَا أَحَدًا فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّىٰ يُؤَذَّنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمْ أَرْجِعُوهَا فَارْجِعُوهُ أَزْكِيَ لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

عَلِيمٌ

Всевышний также сказал: «**Входите в дома через двери**» (сура 2 «Корова», аят 189). Всевышний Аллах также сказал: «**Не следите друг за другом**» (сура 48 «Комнаты», аят 12). 'Умар ﷺ строго соблюдал это предписание и следил за тем, чтобы другие также соблюдали его.

Если говорить о праве собственности, то за его соблюдением 'Умар ﷺ также зорко следил. Переселяя христиан Наджрана и иудеев Хайбара, он велел выделить им на новом месте такие же земли, которые были у них до переселения. А когда при расширении мечети пришлось снести несколько домов, 'Умар ﷺ выплатил их владельцам компенсацию.

'Умар ﷺ не запрещал людям владеть имуществом за исключением тех случаев, когда это причиняло вред другим или ущемляло их права. Например, в своё время Посланник Аллаха ﷺ выделил Билялю большой участок земли по его просьбе, а 'Умар ﷺ, узнав о том, что Биляль не в состоянии обрабатывать эту землю должным образом, сказал ему: «Посмотри, сколько ты способен обрабатывать. А остальное отдай мне». Биляль так и сделал, и 'Умар ﷺ разделил оставшуюся часть между мусульманами. Таким образом, 'Умар ﷺ следил за рациональным использованием природных ресурсов в своём государстве.

**Свобода мнения.** Ислам гарантировал человеку свободу мнения, и 'Умар ﷺ всегда стоял на страже этой свободы в своём государстве. В его эпоху люди высказывали своё мнение, не боясь возможных последствий, и даже критиковали действия самого 'Умара ﷺ, если считали их неправильными. 'Умар ﷺ восприни-

мал такого рода критику спокойно, как и полагается достойному и богобоязненному правителю.

Спрашивать с правителя за всё, что он делает, было вполне обычным явлением в мусульманском обществе того времени. Народ следил за действиями правителя и критиковал их. Люди свободно высказывали своё мнение и давали оценку его политическим ходам и решению имущественных вопросов, и подобные действия считались признанными конституционными правами в исламском государстве того времени. Источником этих прав являются Коран и Сунна. Принцип свободы общественного мнения и ответственности правителя перед народом всегда признался мусульманами.

Однажды 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ сказал людям, что, если они увидят в нём какую-то кривизну (то есть отклонение от прямого пути), пусть выправят её. Тогда поднялся один человек и сказал: «Клянусь Аллахом, если мы увидим в тебе какую-нибудь кривизну, мы выправим тебя своими мечами!» 'Умар ﷺ отреагировал на подобное заявление очень спокойно: «Хвала Аллаху, по милости Которого в моей общине есть люди, готовые выправить 'Умара своими мечами».

А когда 'Умар ﷺ раздавал ткань для пошива рубах, а потом люди увидели на нём рубаху, сшитую из двух кусков ткани, то один человек заявил, что они не станут слушать 'Умара ﷺ и подчиняться ему, пока он не объяснит, почему взял себе два куска, а людям дал по одному. И 'Умару ﷺ пришлось объяснять, что из-за его очень высокого роста ему не хватило одного куска ткани для пошива рубахи и его сын 'Абдаллах ибн 'Умар отдал ему свой кусок ткани, чтобы он сшил себе рубаху по росту.

Вспомним, как однажды халиф 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ обратился к людям с речью, запрещая им требовать большие маҳры при заключении браков и призывая ограничить маҳр определённым размером, а одна из слушавших его женщин громко сказала ему: «У тебя нет права требовать этого, о 'Умар!» Он спросил: «Почему же?» Она сказала: «Потому что Всевышний Аллах сказал: **«Если вы пожелали заменить одну жену другой и если од-**

**ной из них вы подарили кантар<sup>38</sup>, то ничего не берите себе из этого. Неужели вы станете отбирать это, поступая лживо и совершая очевидный грех?” (4:20)» 'Умару** ничего не оставалось, кроме как признать: «Права женщина, и ошибся мужчина».

Свобода в исламе распространяется на все сферы человеческой жизни. Ислам предоставляет человеку различные виды свободы при условии, что её источником является разум человека, а не его пристрастия и прихоти и что он использует эту свободу во благо себя и обществу.

Потворствовать своим страстям и прихотям, бездумно удовлетворять свои животные желания, впадать в вольнодумство и вседозволенность, осквернять святыни, сеять смуту, а также агрессивно относиться к другим людям и причинять им вред — это не свобода. У свободы есть границы, которые разумный человек не преступает, дабы не посягать на свободу других, ибо свобода человека заканчивается там, где начинается свобода другого.

'Умар



не позволял распространять заблуждения и задевать честь людей под предлогом свободы мнения.

**Мнение 'Умара** о женитьбе на женщинах из числа людей Писания. 'Умар



выступал против женитьбы мусульман на иудейках и христианках, и, когда Хузайфа ибн аль-Яман<sup>[32]</sup> женился на иудейке, он написал ему, чтобы тот развелся с ней.

[32] Абу 'Абдаллах Хузайфа ибн аль-Яман. Как и его отец, он был известным сподвижником. Наперсник Постранника Аллаха



. Скончался в Мадаине (Ктесифоне) в 35 или 36 г. х., через сорок дней после убийства 'Усмана ибн Аффана



<sup>38</sup> Огромное богатство.

Абу Захра сказал: «Мусульманину лучше жениться на мусульманке, потому что у них, как у последователей одной религии, больше общего, чем у последователей разных религий. 'Умар запрещал мусульманам жениться на женщинах из числа людей Писания, за исключением тех случаев, когда этот брак имеет высокую цель вроде политического союза...»

Всевышний Аллах сказал:

**Не женитесь на язычницах, пока они не уверуют. Безусловно, верующая невольница лучше язычницы, даже если она понравилась вам. Не выдавайте мусульманок замуж за язычников, пока они не уверуют. Безусловно, верующий невольник лучше язычника, даже если он понравился вам. Они зовут к Огню, а Аллах зовёт к Раю и прощению со Своего соизволения. Он разъясняет людям Свои знамения — быть может, они помянут назидание.**

Сура 2 «Корова», аят 221

Однако, если мусульманке запрещается выходить замуж за немусульманина, кем бы он ни был, то мусульманину разрешается жениться на иудейках и христианках.

Всевышний Аллах сказал:

**Еда людей Писания также дозволена вам, а ваша еда дозволена им, а также вам дозволены целомудренные женщины**

وَلَا تُنِكِّحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ  
وَلَا مَّةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ  
أَعْجَبَتُكُمْ وَلَا تُنِكِّحُوا الْمُشْرِكَاتِ  
حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدُ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّنْ  
مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ  
يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى  
الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَبَيْنِ  
إِيمَانِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ

وَطَعَامُ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ  
حِلٌّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ

**из числа уверовавших и целомудренные женщины из числа тех, кому Писание было даровано до вас.**

Сура 5 «Трапеза», аят 5

وَالْحَصَنَتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ  
وَالْحَصَنَتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا  
الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ

Большинство учёных разрешают женитьбу на женщинах из числа людей Писания, однако при условии, что это не нанесёт никакого вреда самому мусульманину, детям или обществу, а в противном случае это запрещено.

‘Умар ﷺ первым запретил женитьбу на женщинах из числа людей Писания по двум главным причинам: во-первых, подобные браки приводят к увеличению числа старых дев среди мусульманок, а во-вторых, они могут негативно отразиться на детях — точнее, на их нравственности и религиозности.

Как показывает практика, браки между мусульманами более крепкие и счастливые, чем браки между мусульманами и последователями других религий...

В мусульманском обществе у любого человека есть свобода слова, позволяющая ему беспрепятственно высказывать свои мысли и делиться с другими людьми полезными, созидательными идеями через любые средства массовой информации.

Каждый человек имеет право критиковать несправедливое или неправильное на его взгляд положение вещей при условии, что критика его обоснована и соответствует истине. Это входит в обязательное для каждого мусульманина и мусульманки побуждение к одобряемому и удерживание от порицаемого.

Всевышний сказал:

**Верующие мужчины и женщины — помощники и друзья друг другу. Они побуждают к одобряемому и удерживают от порицаемого...**

Сура 9 «Покаяние», аят 71

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ  
أُولَئِكَ بَعْضٌ يَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ

'Умар заботился о том, чтобы люди в исламском государстве пользовались полной свободой, не причиняя при этом вред друг другу и не ущемляя права друг друга.

### § 8. Содержание халифа, начало летоисчисления по хиджре и обращение «повелитель верующих»

**Содержание 'Умара.** Должность халифа — религиозная, и занимающий её приближается к Аллаху посредством того, что он делает в качестве халифа. Если он поступает праведно и исполняет свои обязанности, Всевышний Аллах дарует ему награду, а если он творит зло, то он непременно ответит за содеянное перед Аллахом.

Всевышний Аллах сказал:

**Устремления того, кто совершал праведные деяния, будучи верующим, не будут отвергнуты. Воистину, Мы записываем их для него.**

Сура 21 «Пророки», аят 94

فَمَنْ يَعْمَلْ مِنْ الْصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُّرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّ لَهُ كِتَابٌ

Это что касается воздаяния в мире вечном. Если же говорить о нормах, касающихся мира этого, то халиф, отдающий своё время и силы мусульманской общине и исполняющий свои обязанности перед ней, заслуживает определённой компенсации. Одно из правил фикха гласит, что человек обязан содержать того, чьё основное занятие — приносить ему пользу. Под это определение подходят муфтий, судья, наместник и так далее.

Посланник Аллаха тоже назначал плату тем, кому поручал какую-либо работу.

Когда 'Умар стал халифом, в течение некоторого времени он ничего не брал из казны для себя и своей семьи. Одна-

ко обязанности правителя исламского государства отнимали у него много времени, из-за чего его торговля пришла в упадок и прибыли, которую она приносила, перестало хватать для содержания семьи.

Тогда 'Умар собрал сподвижников Посланника Аллаха и сказал: «Я занялся этим делом, но на что мне теперь жить?» 'Усман ибн 'Аффан сказал: «Ешь из казны сам и корми свою семью».

Согласно другой версии, 'Умар сказал: «Я был торговцем, и посредством моей торговли Аллах обеспечивал мою семью. А теперь, когда я занят вашими делами, что, по вашему мнению, дозволено мне из этих средств?» 'Али ответил: «Ты имеешь право взять столько, сколько хватит тебе и твоей семье, чтобы прожить, только в разумном количестве, а на большее у тебя нет права». 'Умар так и поступил, и из-за этого его семья стала жить очень бедно. Старейшие сподвижники, среди которых были 'Усман ибн 'Аффан, 'Али, Тальха и аз-Зубайр, собирались и решили: «Надо бы сказать 'Умару, чтобы он брал больше». Тогда 'Усман сказал: «Пойдём и узнаем, как он на это смотрит».

И они отправились к его дочери Хафсе. Рассказав, зачем они пришли, они наказали ей не называть 'Умару их имён. Хафса передала 'Умару их предложение. Он разгневался и спросил: «Кто они? Им несдобровать». Она сказала: «Я не могу сказать, кто они». Он сказал: «Ты между мной и ними. Какая одежда Посланника Аллаха из той, что ты хранила в своём доме, была наилучшей?» Она ответила: «Две одежды, которые он надевал, когда к нему прибывала делегация, а также по пятницам». 'Умар спросил: «А какая еда из той, что он ел в твоём доме, была самой лучшей?» Хафса сказала: «Ячменный хлеб. Мы поливали его маслом, когда он был ещё горячий... Я делала его масляным и вкусным, и он ел его». 'Умар спросил: «А какая подстилка у вас была наилучшей?» Она сказала: «Плотная ткань. Летом мы складывали её вчетверо, а зимой складывали её пополам, и на одну часть ложились, а второй укрывались». Тогда 'Умар сказал: «Скажи им, что

Посланник Аллаха ﷺ был умеренным, а излишки направлял туда, где им и место, и довольствовался тем, что есть. И, клянусь Аллахом, я буду направлять излишки туда, где им место, и довольствоваться тем, что есть. Я и двое моих товарищей<sup>39</sup> подобны трём путникам. Один проделал свой путь и дошёл до места привала. Второй пошёл по проложенной им дороге и присоединился к нему. Если третий будет следовать их путём и удовольствуется таким же запасом, как у них, он присоединится к ним. А если он пойдёт по другой дороге, он не встретится с ними!»

'Умар ﷺ не видел причины увеличивать своё содержание и позволять себе больше, чем было у Посланника ﷺ, несмотря на то что в его время этот мир сам шёл в руки мусульманам и люди жили намного богаче, чем во времена Пророка ﷺ. 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ старался жить так, как жил Посланник ﷺ, и следовать его путём, чтобы присоединиться к нему в мире вечном. 'Умар ﷺ говорил о себе: «Я как душеприказчик, которому поручено распоряжаться имуществом сироты. Если я не испытываю нужды, я не имею права ничего брать из него. А если я нуждаюсь, я могу взять ровно столько, сколько мне необходимо».

Говоря это, он имел в виду слова Всевышнего:

**Кто богат, пусть воздержится,  
а кто беден, пусть берёт в разум-  
ном количестве.**

Сура 4 «Женщины», аят 6

وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ<sup>٤٠</sup> وَمَنْ  
كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ

Факихи извлекли из текстов Корана и Сунны, а также из эпохи праведных халифов несколько норм, касающихся содержания халифа.

---

<sup>39</sup> Имеется в виду Посланник Аллаха ﷺ и Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ.

1. Халиф имеет право получать компенсацию (плату) за свой труд, о чём упоминали ан-Навави, Ибн аль-'Араби, Ибн Муфлих и другие.
2. Два праведных халифа — Абу Бакр ас-Сыддик и 'Умар ибн аль-Хаттаб — получали содержание из казны.
3. То, что они брали из казны, было компенсацией за то время и силы, которые они тратили на заботу о мусульманах и решение их насущных вопросов.
4. Халиф имеет право получать содержание из казны вне зависимости от того, нуждается он или нет. Ибн аль-Мунир считал, что ему лучше брать это содержание, потому что это заставит его острее ощущать свою ответственность и поможет ему лучше справляться с обязанностями халифа, поскольку он будет чувствовать себя обязанным выполнять эту работу.

**Начало летоисчисления по хиджре.** Появление летоисчисления по хиджре было важным событием в исламской истории. Первым, кто начал вести такой отсчёт, стал 'Умар. Что же касается причин появления этого летоисчисления, то передаются различные версии. Однажды 'Умару  принесли долговую расписку, согласно которой срок погашения долга был в месяце ша'бан. 'Умар  сказал: «А какой ша'бан имеется в виду? Прошлый, будущий или тот, который идёт сейчас?» После этого он собрал сподвижников Посланника Аллаха , чтобы посоветоваться с ними по этому вопросу. Кто-то предложил использовать летоисчисление византийцев, кто-то сказал, что нужно воспользоваться летоисчислением персов... В итоге они сошлись на том, что нужно вести отсчёт от Хиджры Посланника Аллаха . Согласно другой версии, это предложил 'Али, а 'Умар  одобрил.

Хотя переселение Посланника Аллаха  в Медину было в месяце раби'-аль-авваль, год хиджры начинается с месяца мухаррам, потому что готовиться к переселению Пророк  начал в месяце мухаррам, после присяги в 'Акабе, которая состоялась в месяце зуль-хиджжа.

Появление нового, общего для всех мусульман летоисчисления способствовало их объединению.

[33] Абу Вахб (или Абу Тариф) 'Ади ibn Хатим at-Ta'i — сподвижник. Отличался щедростью и острым умом. Был лидером племени тайф во времена невежества и ислама. Сoverшил немало подвигов во время войн с вероотступниками. Участвовал в завоевании Ирака. Жил в Куфе. Участвовал в Верблюжьей битве, битве при Сыффине и Нахраване вместе с 'Али . В битве при Сыффине ему выкололи глаз. Умер в Куфе в 68 г. х.

**Обращение «повелитель верующих».** Абу Bakra обычно называли «халиф Посланника Аллаха », а 'Умара стали называть «халиф халифа Посланника Аллаха ». Это было слишком длинно и трудно для произношения, а потому люди решили выбрать более простое обращение. Сподвижники Посланника Аллаха собрались и решили: «Мы верующие, а он — наш повелитель. Значит, он — повелитель верующих». Согласно другой версии, так 'Умара впервые назвали прибывшие из Ирака по его велению 'Ади ibn Хатим<sup>[33]</sup> и Лябид ibn Rab'i'a, а потом это прозвище закрепилось за ним, и позже люди стали называть так других халифов.

## Глава вторая

### Основные черты 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, его личная жизнь и его уважение к членам семьи Пророка ﷺ

#### § 1. Основные черты 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ

Как мы уже говорили, сила и суровость 'Умара ﷺ уравновешивались его справедливостью и богобоязненностью. Он обладал властью и влиянием, но оставался милосердным, он был состоятельным, но оставался скромным. 'Умар ﷺ был глубоко верующим, искренним, богобоязненным и праведным человеком.

Несмотря на его строгость, люди не раз видели его плачущим.

Когда люди немного оправились после кончины Посланника Аллаха ﷺ, Абу Бакр ﷺ предложил 'Умару ибн аль-Хаттабу: «Пойдём навестим Умм Айман<sup>40</sup>, как делал это Посланник Аллаха». Когда они пришли к ней, она, увидев их, разрыдалась. Они спросили: «Почему ты плачешь? Разве ты не знаешь, что то, что у Аллаха, лучше для Посланника Аллаха?» Она ответила: «Я плачу не потому, что не знаю этого... Я плачу потому, что Откровение, приходящее с небес, прекратилось». Услышав это, они оба тоже заплакали.

'Умар ﷺ совершал молитву в Медине под руководством Салима, вольноотпущенника Абу Хузайфы, потому что тот больше всех знал из Корана, и его вовсе не тяготило то, что он молится позади отпущенного на волю раба. 'Умар чувствовал себя таким

---

<sup>40</sup> Умм Айман — эфиопка, воспитательница Посланника Аллаха ﷺ, жена Зайда ибн Харисы и мать Усамы ибн Зайда.

же членом общества, как и остальные люди, с такими же обязанностями, к которым прибавлялась ещё и ответственность за мусульманскую общину.

'Умар строго спрашивал с самого себя за малейшую оплошность и незначительную ошибку. Даже если он нечаянно делал нечто такое, что могло, как он думал, обидеть того или иного человека, он не успокаивался и совесть мучила его до тех пор, пока он не находил способ загладить обиду и снять с себя бремя вины за действие, которое порой было настолько ничтожным, что сам пострадавший забывал о нём через пару недель.

'Умар говорил: «Если бы на Евфрате погиб ягнёнок, я бы боялся, что Всевышний Аллах спросит с меня за него в Судный день».

'Умар позаботился о распространении справедливости. Посланец хосроя сказал, увидев его спящим под деревом: «Ты правишь справедливо и потому чувствуешь себя в безопасности и спиши спокойно».

Известно, что 'Умар самостоятельно искал пропавших верблюдов, являвшихся частью закята, несмотря на то что он был правителем большого и могущественного исламского государства.

Известно, что 'Умар плакал, когда кто-нибудь напоминал ему о Судном дне, несмотря на то что он никого не притеснял, ни с кем не поступал несправедливо и всеми силами старался избежать грехов и проступков.

Иногда 'Умар разводил огонь, протягивал к нему руку и говорил: «О Ибн аль-Хаттаб, сможешь ли ты вытерпеть это?!»

'Умар понимал, что мир этот — место испытаний, и он — нива для мира вечного, поэтому он был равнодушен к мирским благам.

Он понимал, что все мы в этом мире подобны путникам или просто людям, проходящим мимо, как сказал Посланник Аллаха: «*Будь в этом мире словно чужестранец или человек, проходящий мимо*».

Путник берёт с собой в дорогу лишь необходимое. Так же и мусульманин: он должен брать от этого мира то, что поможет ему преуспеть в мире вечном, и оставлять всё, что помешает ему возвыситься в мире вечном и достигнуть высших ступеней в Садах Вечности.

Путник не считает саму дорогу своей целью. Для него она лишь средство, помогающее достичь цели. Поэтому он не собирает по дороге всё, что понравились ему.

Так же и мусульманин: он должен относиться к этому миру как к средству достижения цели, а не считать его целью. Ведь, поистине, мир этот не заслуживает того, чтобы быть целью, ибо он — преходящий и обязательно исчезнет однажды.

'Умар старался быть именно таким, поскольку его воспитывал сам Посланник Аллаха , который был эталоном для верующих.

'Абдаллах ибн Мас'уд  сказал: «Однажды Посланник Аллаха  заснул на циновке, а когда он встал, на боку его остались следы от неё. Мы сказали: «О Посланник Аллаха, нам нужно было подстелить тебе что-нибудь!» Он сказал: «Что мне до мира этого? В мире этом я подобен всаднику, который отдыхает немного в тени дерева, а потом отправляется дальше, покидая его!»» [Тирмизи, № 2483, достоверный хадис].

Составители жизнеописаний выдающихся мусульман передают, что, когда мусульмане завоевали Ирак во времена праведного халифа 'Умара ибн аль-Хаттаба , командующий войсками мусульман Са'д ибн Абу Ваккас  вошёл во дворец хосроя и мусульмане вынесли оттуда огромные богатства. Им досталось золото, серебро, прекрасные кони, скот и земельные угодья. Са'д отправил военную добычу 'Умару, халифу мусульман, и она была доставлена в целости и сохранности. Никто из мусульман ничего не присвоил, хотя у них и были все возможности для этого. Когда они пришли к 'Умару, он сказал: «Поистине, люди, которые принесли это, честны и достойны доверия!» 'Али  сказал ему: «О повелитель верующих! Ты воздерживаешься от запретного, и твоя паства воздерживается от запретного, а если бы ты позволял себе брать то, на что у тебя нет права, они поступали бы точно так же!»

'Умар  также понимал, что этот мир со всем, что в нём есть, не имеет никакой ценности. Посланник Аллаха  сказал: «Если бы у Аллаха этот мир стоил хотя бы комариного крыла, Он не дал бы неверующему из него и глотка воды».

Посланник Аллаха также сказал: «Этот мир проклят и проклято всё, что есть в нём, кроме поминания Аллаха и того, что связано с ним, а также обладающего знанием и приобретающего знание».

'Умар также знал, что миру этому осталось существовать немного. Посланник Аллаха сказал: «Моё послание и Час — как вот эти» — и он сделал знак указательным и средним пальцами, приблизив их друг к другу.

'Умар также знал, что настоящая жизнь — жизнь вечная, потому что она, в отличие от земной жизни, никогда не кончится.

Всевышний Аллах сказал, приводя слова уверовавшего из семьи Фараона:

**О мой народ! Земная жизнь — не что иное, как предмет пользования, а Последняя жизнь является Обителем пребывания.**

**Тот, кто совершил зло, получит только соответствующее вознаграждение. А те мужчины и женщины, которые поступали праведно, будучи верующими, войдут в Рай, в котором они будут получать удел безо всякого счёта.**  
Сура 40 «Прощающий», аяты 39–40

يَنْقَوِمُ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الْدُّنْيَا  
مَتَّعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْفَرَارِ

مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا تُجْزِي إِلَّا مِثْلَهَا  
وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ  
أُشْتَقَّ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ  
يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ  
حِسَابٍ

Понимание сущности мира этого помогло 'Умару освободиться от привязанности к нему и стать равнодушным к его украшениям.

Передают, что однажды 'Умар остановился недалеко от помойки. Заметив, что сопровождавшим его неприятно стоять там, он сказал: «Это и есть мир ваш, к которому вы стремитесь и по которому плачете...»

'Умар ибн аль-Хаттаб сказал богатым курайшитам после того, как они, отдохнув от сражений, занялись торговлей и ум-

ножением своего богатства: «Воистину, курайшиты хотят, чтобы имущество Всевышнего сосредоточилось в их руках, но, пока Ибн аль-Хаттаб жив, этому не бывать! Воистину, я буду стоять на лавовых полях Медины и держать их за пояса, чтобы они не свалились в Огонь!»

'Умар  обращался к людям с проповедью, уже будучи халифом, и при этом на его изаре было одиннадцать заплат. И он обходил вокруг Каабы в изаре, на котором было двенадцать заплат.

А однажды в пятницу он задержался и потом извинился перед людьми за своё опоздание, сказав: «Меня задержала стирка моей одежды», поскольку другой у него не было.

Когда 'Умар  отправлялся в хадж, во время остановок ему не ставили ни шатёр, ни палатку. Он стелил на землю кожаную подстилку и спасался от зноя в тени дерева.

'Умар  имел обыкновение спрашивать, откуда еда, которую ему приносили, чтобы не есть ничего из того, что является собственностью мусульман или собрано в качестве закята. Бывало так, что он ел вместе с людьми, но при этом у него была своя тарелка, из которой он ел свою еду, чтобы не брать ничего у мусульман.

А когда однажды врач прописал ему мёд в качестве лекарства, а в казне как раз был мёд, привезённый из открытых для ислама областей, 'Умар  собрал людей и попросил у них разрешения взять оттуда немного мёда.

'Умар  отличался скромностью. Однажды в жаркий день 'Умар  попросил мальчика, ехавшего на осле, подвезти его. Мальчик спрыгнул с осла, чтобы 'Умар  сел, однако 'Умар  сказал: «Нет, ты садись на своё место. А я сяду позади тебя. Я не хочу, чтобы ты ехал сзади, потому что там неудобно. Лучше там сяду я». И так они въехали в город, и люди смотрели на них.

'Умар  собственноручно покрывал дёгтем верблюдов, собранных в качестве закята, считая своей обязанностью сохранять имущество мусульман и боясь, что Всевышний Аллах спросит с него за этих верблюдов в Судный день.

'Умар  был очень терпеливым и выдержаным человеком. Однажды 'Уайна ибн Хусейн остановился у сына его брата аль-

Хурра ибн Кайса, а он был из числа приближённых 'Умара └, поскольку среди чтецов и членов собрания предводителя пра-воверных и его советников были и молодые люди, и люди в воз-расте... «'Уйна сказал: «Попроси для меня у повелителя верую-щих позволения войти к нему». Тот попросил. Войдя же к нему, он сказал: «О Ибн аль-Хаттаб! Клянусь Аллахом, ты даёшь нам мало и не правишь нами по справедливости!» 'Умар └ разгнев-вался так, что даже вознамерился наказать его. Тогда аль-Хурр сказал: «О повелитель верующих! Поистине, Аллах говорит Сво-ему Пророку: **«Будь снисходителен, вели творить добро и от-вернись от невежд»**. А этот, поистине, из невежественных». Клянусь Аллахом, не преступил 'Умар └ этого аята, когда он прочитал ему его, ибо он всегда останавливался у границ Книги Всевышнего Аллаха» [Бухари].

'Умар └ умел держать себя в руках и не давал волю гневу, хо-тя по натуре он был человеком строгим и суровым и к тому же обладал достаточной властью и силой для того, чтобы покар-рать критикующих и обижающих его. Тем не менее, он прояв-лял в подобных случаях удивительную для его характера кро-тость и великодушие.

## § 2. 'Умар ибн аль-Хаттаб └ со своей семьёй

'Умар, запрещая людям делать что-то, приходил к своим близким и сообщал им о запрете, предупреждая их о том, что они как се-мья халифа являются примером для людей, а потому должны соблюдать эти запреты строже, чем кто бы то ни был. 'Умар └ заботился о своей семье и зорко наблюдал за поведением и дей-ствиями своих родных.

1. 'Умар └ запрещал своим родным пользоваться общественным имуществом. Когда его сын 'Абдаллах купил верблюдов и отправил их на общественные пастбища, чтобы они откармливались и пло-дились там, 'Умар └, узнав об этом, упрекнул его и велел ему оста-вить себе свой основной капитал, а остальное отправить в казну.

2. Когда Ибн 'Умар купил военной добычи после битвы при Джалиле на сорок тысяч дирхемов, 'Умар  сказал: «Я как будто вижу, как люди, продавая тебе, говорят: “Абдаллах ибн 'Умар, сын повелителя верующих, которого он любит больше всех людей”, — а так оно и есть. И они, конечно же, предпочитают отдавать тебе товар дешевле и не поднимают для тебя цены. А с меня спросится за это... Я дам тебе больше, чем прибыль, которую когда-либо получал курайшитский торговец, — с каждого потраченного дирхема ты получишь вдвое больше». И затем он позвал торговцев, которые купили товар за четыреста тысяч, и он отдал сыну восемьдесят тысяч, а остальное отоспал Са'ду ибн Абу Вакасу, чтобы он разделил это между людьми.

'Умар  следил за тем, чтобы его родные не имели никаких привилегий и чтобы никто из них не пользовался родством с повелителем верующих для приобретения мирских благ.

Однажды, распределяя содержание, он дал Усаме ибн Зайду четыре тысячи, а своему сыну 'Умару  — всего три. Ибн 'Умар сказал: «О отец, почему ты назначил ему содержание в четыре тысячи, а мне — в три? Ведь его отец не был достойнее тебя, и у Усамы не больше достоинств, чем у меня». 'Умар  сказал: «Но его отца Посланник Аллаха  любил больше, чем твоего, и его он любил больше, чем тебя».

Когда 'Умару  привезли мускус и амбру из Бахрейна, его жена 'Атика предложила ему взвесить эти благовония, чтобы потом распределить их среди мусульман, однако он не разрешил ей. Когда она спросила о причине этого, он сказал, что боится, как бы на руках у неё не остались эти благовония и она не умастилась ими, ведь тогда получится, что члены его семьи взяли что-то из общественного имущества, пусть даже в ничтожном количестве.

'Умар  также следил за тем, чтобы члены его семьи не принимали от людей подарки, которые дарили им только потому, что они были членами семьи повелителя верующих. Он также старался, чтобы они не вмешивались в государственные дела.

Однажды жена 'Умара  Умм Кульсум (дочь 'Али ибн Абу Талиба) послала подарки царице византийцев. Когда та послала от-

ветные дары, 'Умар оставил ей столько, сколько средств она обычно получала в качестве содержания, а остальное велел отправить в казну.

Са'ляба ибн Абу Малик передаёт, что однажды 'Умар разделил между женщинами Медины плащи, после чего остался один хороший плащ. Один из тех, кто находился рядом с 'Умаром, сказал: «О повелитель верующих, отдай этот плащ дочери Посланника Аллаха, на которой ты женат». Этот человек имел в виду внучку Пророка и дочь 'Али Умм Кульсум. 'Умар сказал: «Умм Салит имеет больше прав на него». Умм Салит была из числа ансаров и в своё время принесла присягу Пророку. 'Умар сказал: «И, поистине, в день битвы при Ухуде она приносила нам бурдюки с водой» [Бухари].

Однажды зять 'Умара пришёл к нему и попросил дать ему немного денег из казны. 'Умар жёстко упрекнул его за эту просьбу и воскликнул: «Неужели ты желаешь, чтобы я встретился с Аллахом в качестве вероломного царя?!» После этого он дал ему некоторую сумму из своих личных средств.

'Умар не брал ничего из общественного имущества и не позволял членам своей семьи делать это.

'Умар старался подавать благой пример мусульманам и заботился о репутации членов своей семьи. Он считал, что правитель и члены его семьи должны быть образцом для верующих. Он строго спрашивал с себя и не менее строго — с членов своей семьи.

### § 3. Уважение 'Умара ибн аль-Хаттаба к членам семьи Посланника Аллаха

Близкие Посланника Аллаха и 'Умар относились друг к другу с взаимной симпатией, уважением и любовью. 'Умар уважал и почитал семью Пророка больше, чем свою собственную семью. О соблюдении её прав он заботился больше, чем о соблюдении собственных прав и прав своей семьи, и всегда щедро одаривал её. Все историки упоминают о том, что 'Умар, распределя

средства государственной казны, начинал с бану Хашим из-за их родства с Посланником Аллаха , а также потому, что он глубоко уважал всю его семью.

Известно, что 'Умар  уважал членов семьи Пророка  и относился к ним с таким почтением, с каким не относился ни к кому, даже к членам своей семьи и самым близким друзьям.

Он, как и другие сподвижники, помнил о том, что Посланник Аллаха  завещал мусульманам заботиться о членах его семьи и соблюдать их права.

Зайд ибн Аркам передаёт: «Однажды, когда мы вместе с Посланником Аллаха  остановились у источника в Хумме<sup>41</sup>, что находится между Меккой и Мединой, он встал и обратился к нам с проповедью. Он сказал: *«Я оставляю вам две веские вещи, одна из которых значительнее другой!»* И он упомянул о Коране и стал побуждать людей следовать ему, после чего сказал: *«И я напоминаю вам об обязанностях по отношению к членам моей семьи, которые возложил на вас Аллах! И я напоминаю вам об обязанностях по отношению к членам моей семьи, которые возложил на вас Аллах!»*» Зайда ибн Аркана спросили: «А кто является членом его семьи?» Он ответил: «Те, кому запрещено брать закят. Члены семьи 'Али, члены семьи Джадида, члены семьи 'Акиля и члены семьи аль-'Аббаса». Зайда спросили: «Все они являются членами его семьи?» Он ответил: «Да» [Муслим].

'Умар  исполнял это завещание Посланника Аллаха  наилучшим образом, заботясь о членах семьи Пророка  и оказывая им всестороннюю помощь и поддержку. Он также старался, чтобы жёны Посланника Аллаха  ни в чём не нуждались.

Однажды 'Умар ибн аль-Хаттаб  послал Зайнаб бинт Джахш назначеннное ей содержание. Когда присланное внесли в её дом, она сказала: «Да простит Аллах 'Умара! Другие сёстры разделили бы это лучше, чем я». Ей сказали: «Это всё тебе». Тогда она вос-

---

<sup>41</sup> Хумм — название рощи, находившейся на расстоянии трёх миль от Джухфы.

кликнула: «Преславен Аллах! Ссыпьте это здесь и накройте одеждой». Когда это было сделано, она сказала Барзе бинт Рафи', передатчице этой истории: «Просунь руку под покрывало, возьми оттуда горсть и отнеси таким-то». При этом она назвала имена своих родственников и сирот из их числа. Она говорила так до тех пор, пока под одеждой не осталось совсем немного. Тогда Барза сказала ей: «Да простит тебя Аллах, о мать верующих! Клянусь Аллахом, мы имели на это право!» Зайнаб сказала: «Вам — то, что осталось под одеждой». Барза сказала: «И мы нашли под одеждой восемьдесят пять дирхемов. После этого Зайнаб воздела руки к небу и сказала: «О Аллах! Пусть не застанет меня дар 'Умара после этого года!» — и она действительно умерла, не дожив до него».

Иbn Са'д передаёт, что, когда к Зайнаб принесли деньги, она стала говорить: «О Аллах! Пусть не застанут меня эти деньги в следующий раз, ибо, поистине, они — искушение». Затем она разделила их между своими родственниками и нуждающимися. 'Умар сообщили об этом, и он сказал: «Это женщина, которой желают блага...» Затем он пришёл к её дверям и велел передать ей приветствие. Он сказал: «Мне сказали, что ты раздала все деньги». После этого он послал ей ещё тысячу, чтобы она оставила её себе, однако Зайнаб раздала и её, не оставив себе ни дирхема, ни динара.

А когда они пожелали отправиться в хадж, 'Умар послал 'Усмана ибн 'Аффана и 'Абд-ар-Рахмана ибн 'Ауфа сопровождать их и велел одному из них двигаться впереди них, а второму — позади и ни в коем случае не приближаться к ним и не ехать рядом с ними, а также проследить, чтобы, когда они будут совершать обход вокруг Каабы, их сопровождали только женщины.

К потомкам Посланника Аллаха 'Умар относился с особым уважением и предпочитал их даже своим сыновьям.

Однажды 'Умар сказал аль-Хусейну: «Сынок, было бы хорошо, если бы ты почаше приходил к нам». Однажды тот пришёл к нему, когда он был наедине с Му'авией, беседуя с ним о чём-то. При этом сын 'Умара стоял у дверей, и 'Умар не разрешил ему войти. Увидев, что даже Ибн 'Умару не разрешили вой-

ти, он вернулся назад. Позже 'Умар  сказал ему: «Сынок, отчего ты не пришёл к нам?» Он ответил: «Я приходил, когда ты сидел с Му'авией, и я увидел, что Ибн 'Умар возвращается от тебя, и тоже вернулся». 'Умар  сказал: «Ты больше заслуживаешь того, чтобы разрешить тебе войти, чем Ибн 'Умар».

Когда 'Умар  распределял привезённые из Йемена одежды, аль-Хасану и аль-Хусейну ничего не досталось. Узнав об этом, 'Умар  послал письмо в Йемен, чтобы им прислали оттуда две одежды. Когда встал вопрос о распределении средств и назначении содержания разным категориям людей, 'Умар  собрал сподвижников, чтобы посоветоваться с ними. Они сказали: «Начни с себя». 'Умар  сказал: «Нет, клянусь Аллахом... Я начну с близких Посланника Аллаха  и с бану Хашим». И он назначил содержание аль-'Аббасу, затем 'Али, и в конце концов, упомянув представителей пяти племён, дошёл до потомков 'Ади ибн Ка'ба. Он написал: «Участникам битвы при Бадре из бану Хашим, затем участникам битвы при Бадре из бану Умайя...» Он назначил содержание им всем и назначил подобное содержание аль-Хасану и аль-Хусейну из-за их близости к Посланнику Аллаха  Шибли ан-Ну'мани пишет в своей книге, посвящённой 'Умару : «'Умар  не принимал решения по важным делам, не посоветовавшись с 'Али, который всегда давал ему искренние и мудрые советы. Отправившись в Иерусалим, 'Умар  оставил 'Али в Медине в качестве своего заместителя. Они ещё больше сблизились после того, как породнились: дочь 'Али от Фатымы Умм Кульсум вышла замуж за 'Умара » [Фарук].

'Али назвал одного из своих сыновей 'Умаром, и ещё двоих — Абу Бакром и 'Усманом.

'Али бы первым советником 'Умара , и 'Али много раз подсказывал 'Умару  верное решение.

'Умар  уважал всех членов семьи Посланника Аллаха  и соблюдал их права.

Малик ибн Аус сказал: «Однажды 'Умар ибн аль-Хаттаб  послал за мной. Я пришёл к нему домой в середине дня и увидел, что 'Умар , облокотившийся на кожаную подушку, сидит

на ложе из пальмовых листьев, на которых не было покрыва-ла. Он обратился ко мне: “О Малик, к нам пришли твои со-племенники<sup>42</sup> со своими семьями, которые еле шли<sup>43</sup>, и я ве-лел дать им небольшую милостыню. Возьми же это и раздели между ними”. Я сказал: “Лучше бы ты поручил это кому-ни-будь другому”, но он велел: “Возьми это, о Малик!” Тут к нему вошёл его привратник Ярфа‘ и сказал: “Пришли ‘Усман, ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф, аз-Зубайр и Са‘д ибн Абу Ваккас”. ‘Умар  сказал: “Хорошо”. Он пригласил их, и они вошли. Потом Яр-фа‘ опять вошёл и спросил: “Пришли ‘Али и ‘Аббас”. ‘Умар  сказал: “Хорошо”, и пригласил их. Войдя в дом, ‘Аббас сказал: “О повелитель верующих, рассуди меня с этим лжецом, греш-ником, предателем и вероломным человеком!”<sup>44</sup> — и люди ска-зали: “Да, о повелитель верующих, рассуди их и принеси им облегчение”. И я думаю, что эти люди пришли раньше ‘Али и ‘Аббаса только ради этого<sup>45</sup>. Тогда ‘Умар  сказал: “Не спешите! Заклинаю вас Аллахом, с соизволения Которого дер-жатся небо и земля, скажите, известно ли вам, что Послан-ник Аллаха  сказал: **«Мы не оставляем наследства. Всё, что мы оставляем, является милостыней?»**” Они<sup>46</sup> сказали: “Да”.

---

<sup>42</sup> Малик ибн Аус был родом из потомков Насра ибн Mu‘авии ибн Бакра ибн Хавазина.

<sup>43</sup> Имеется в виду, что они шли как люди, которых поразило какое-то бедствие — например, голод.

<sup>44</sup> В действительности аль-‘Аббас не думал о своём племяннике ‘Али ни-чего подобного, и не позволил бы себе говорить так, не будь он намно-го старше него. Его слова объясняются его состоянием — он был вне себя от охватившего его гнева. Предметом их спора было доставшееся Посланник Аллаха  без боя имущество бану Надыр, большую часть которого получил в своё распоряжение ‘Али.

<sup>45</sup> ‘Усман, ‘Абд ар-Рахман ибн ‘Ауф, аз-Зубайр и Са‘д ибн Абу Ваккас на-меренно пришли раньше, чтобы быть свидетелями разрешения этого спора.

<sup>46</sup> Имеются в виду ‘Усман, ‘Абд ар-Рахман ибн ‘Ауф, аз-Зубайр и Са‘д ибн Абу Ваккас.

Потом 'Умар ﷺ повернулся к аль-'Аббасу и 'Али и сказал: “Заклинаю вас Аллахом, с соизволения Которого держатся небо и земля, скажите, известно ли вам, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Мы не оставляем наследства. Всё, что мы оставляем, является милостыней?»*” Они сказали: “Да”. Тогда 'Умар ﷺ сказал: “Поистине, Всевышний Аллах предназначил для Посланника Аллаха ﷺ то, чего не предназначил ни для кого иного, ибо Он сказал: *«То, что Аллах вернул Своему Посланнику, забрав это у обитателей селений, принадлежит Аллаху и Его Посланнику»*”, и я не знаю, прочитал он предыдущий аят или нет. Потом 'Умар ﷺ сказал: “Посланник Аллаха ﷺ разделил между вами имущество племени бану Надыр, и, клянусь Аллахом, он не обделил вас и не забрал себе всё, ничего не оставив вам. Из того, что осталось, Посланник Аллаха ﷺ выделял ежегодное содержание для своей семьи, а оставшееся после этого сделал общим достоянием”. Потом 'Умар ﷺ сказал: “Заклинаю вас Аллахом, с соизволения Которого держатся небо и земля, скажите, известно ли вам об этом?” Они сказали: “Да”. Тогда 'Умар ﷺ задал тот же вопрос 'Аббасу и 'Али: “Известно ли вам об этом?” Они сказали: “Да”. Тогда 'Умар ﷺ сказал: “Когда же Посланник Аллаха ﷺ умер, Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ сказал: *«Я — наследник власти Посланника Аллаха ﷺ»*, а вы двое пришли к нему, и ты, о 'Аббас, требовал свою долю наследства сына твоего брата, этот же<sup>47</sup> требовал долю наследства отца своей жены. Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ привёл вам слова Посланника Аллаха ﷺ: *«Мы не оставляем наследства. Всё, что мы оставляем, является милостыней»*, и вы сочли его лжецом, грешником, предателем и вероломным, но Аллах знает, что Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ был правдивым и благочестивым человеком, который шёл правильным путём и следовал истине! Потом Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ умер, а я стал наследником власти Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра, и вы сочли ме-

---

<sup>47</sup> То есть 'Али.

ня лжецом, грешником, предателем и вероломным, но Аллах знает, что я — правдивый и благочестивый человек, идущий правильным путём и следующий истине! Когда я унаследовал власть, ты пришёл ко мне вместе с этим. Вы желали одного и того же и стали говорить: «Отдай нам наследство», я же сказал: «Если хотите, я отдаю вам его при условии, что вы будете следовать завету Аллаха и распоряжаться этим имуществом так же, как делал это Посланник Аллаха ﷺ», и вы взяли его на этих условиях, разве не так?» 'Аббас и 'Али сказали: «Да». 'Умар ﷺ сказал: «И после этого вы пришли ко мне, чтобы я рассудил вас?! Нет, клянусь Аллахом, я не вынесу никакого иного решения по вашему спору до самого Дня Воскрешения, а если вы не можете распоряжаться этим имуществом, как было условлено, верните его мне!»

'Умар ﷺ отдавал должное не только аль-'Аббасу, но и его сыну, даже когда тот был ещё ребёнком.

Иbn 'Аббас (да будет доволен Аллах им и его отцом) рассказывает: «'Умар ﷺ приглашал меня к себе вместе со взрослыми мужчинами, принимавшими участие в битве при Бадре. В конце концов это, судя по всему, вызвало гнев одного из них, и он спросил 'Умара ﷺ: «Почему этот входит к тебе вместе с нами, ведь он не старше наших сыновей?!» 'Умар ﷺ сказал: «Вы же знаете о его положении!» И однажды он позвал меня и пригласил меня к себе вместе с ними, и я думаю, что в тот день он это сделал лишь для того, чтобы показать им. 'Умар спросил: «Что вы можете сказать о словах Аллаха: **«Когда придёт помощь от Аллаха и победа и увидишь ты людей, присоединяющихся к религии Аллаха толпами, прославляй Господа твоего хвалою и проси у Него прощения, ведь Он — Приемлющий покаяние»**». Один из присутствовавших ответил: «Нам было велено воздавать хвалу Аллаху и просить Его о прощении, когда нам будет оказана помощь и дарована победа». А другие промолчали. Тогда он обратился ко мне: «И ты скажешь то же самое, о Ибн 'Аббас?» Я ответил: «Нет». Он спросил: «Что же ты скажешь?» Я ответил:

“Здесь имеется в виду близкий конец Посланника Аллаха , о котором сообщил Аллах. Аллах сказал, что, **«когда придёт помощь Аллаха и победа»**, это будет признаком твоего срока, и тогда **«прославляй Господа твоего хвалою и проси у Него прощения, ведь Он — Приемлющий покаяние»**”. 'Умар  сказал: “Я тоже не знаю об этой суре ничего, кроме того, что говоришь ты!”» [Бухари].

'Умар  всячески выказывал Ибн 'Аббасу своё расположение и уважение, желая напомнить людям о том, что Ибн 'Аббас обладает очень большими знаниями в религии, и Посланник Аллаха  просил Аллаха наделить его пониманием религии и научить его правильному толкованию Корана.

Таким образом, члены семьи Посланника Аллаха  любили и уважали 'Умара , и он отвечал им тем же.

## Глава третья

### Жизнь 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ в обществе

#### § 1. Жизнь 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ в обществе

Жизнь 'Умара ﷺ была воплощением Книги Аллаха и Сунны Посланника Аллаха ﷺ.

'Умар ﷺ заботился о женщинах, особенно о вдовах и тех, чьи мужья временно отсутствовали, и следил за соблюдением их прав. Он сам говорил о себе: «Клянусь Аллахом, если Аллах даст мне ещё пожить, я сделаю так, что вдовы Ирака не будут нуждаться ни в чём».

Однажды Тальха увидел, как 'Умар ﷺ вышёл из своего дома ночью, и последовал за ним так, чтобы тот его не заметил. 'Умар ﷺ вошёл в один дом и спустя некоторое время вышел и вернулся домой. Утром Тальха отправился к этому дому и обнаружил там старую и слепую женщину, которая не могла ходить. Он спросил её: «Что за человек приходит к тебе?» Она ответила: «Он уже давно постоянно навещает меня, приносит мне то, в чём я нуждаюсь, и выносит мусор».

'Умар ﷺ заботился о слабых членах общества, в первую очередь о вдовах и сиротах, а также старался уделять им время, чтобы выслушать их жалобы и удовлетворить их нужды.

Однажды 'Умар ﷺ, которого сопровождал аль-Джаруд аль-'Абди, выйдя из мечети, повстречал женщину. Он поприветствовал её, несмотря на то что он был халифом, а она сказала ему:

«О ‘Умар! Я помню тебя мальчиком, которого называли ‘Умайром на ярмарке ‘Укказа и который пас овец со своей палкой. Бойся же Аллаха, обращаясь со своей паствой, и знай, что для того, кто боится угрозы Аллаха, далёкое станет близким, а кто боится смерти, тот страшится упустить время». Аль-Джаруд сказал: «О женщина! Ты отняла у повелителя верующих много времени...» Однако ‘Умар  прервал его словами: «Оставь её! Разве ты не знаешь, что это Хауля, слова которой слышал Аллах из-за семи небес?! Клянусь Аллахом, она ещё больше заслуживает того, чтобы её выслушал ‘Умар!»

Иbn Касир упоминает, что один человек, увидев почтильное отношение ‘Умара ибн аль-Хаттаба  к этой женщине и то, с каким вниманием он слушает её, сказал ему: «Ты задержал мужей курайша из-за этой старухи...» ‘Умар  же сказал в ответ: «Горе тебе! Знаешь ли ты, кто она?» Тот человек ответил: «Нет». Тогда ‘Умар  сказал: «Это женщина, жалобы которой услышал Аллах из-за семи небес. Это Хауля бинт Са‘ляба... Клянусь Аллахом, если бы она говорила со мной до самой ночи, я остался бы с ней до тех пор, пока она не скажет всё, что желает сказать мне. С наступлением времени молитвы я покидал бы её для того, чтобы совершить молитву, а потом возвращался бы к ней и слушал бы её до тех пор, пока она не скажет всё, что желает сказать!»

‘Умар  не отказывал тем, кто обращался к нему за помощью, особенно если это были женщины.

Когда к нему обратилась дочь Хуфафа ибн Айма аль-Гифари, сказав, что она потеряла мужа и дети её остались сиротами, а у них нет никакого имущества, он сразу же дал ей верблюда с двумя большими корзинами еды на спине и обещал заботиться о её семье и помогать им и дальше.

Имам аль-Касим ибн Салям, выдающийся знаток имущественных вопросов исламского фикха, приводит в своей книге «Имущество» реальную историю о взаимном обеспечении в мусульманском обществе времён праведных халифов: «Когда ‘Умар отдыхал в полдень в тени дерева, пришла одна бе-

[34] Абу 'Абд-ар-Рахман Мухаммад ибн Масляма аль-Ансари аль-Ауси аль-Хариси — сподвижник. Передавал хадисы Посланника Аллаха ﷺ. Посланник Аллаха ﷺ дал ему меч, чтобы он сражался с язычниками, и велел ему держаться в стороне от грядущих смут. Рано принял ислам. Участвовал во всех битвах, кроме похода на Табук. Пророк ﷺ оставлял его вместо себя во время некоторых походов. Отстранился от смуты. Был посланцем 'Умара ﷺ и рассматривал жалобы народа на наместников и сборщиков закята. Убит в своём доме в 46 г. х.

дуинка, которая долго вглядывалась в лица людей, и наконец подошла к нему и сказала: “Я бедна, и у меня есть дети, а повелитель верующих ‘Умар ибн аль-Хаттаб послал к нам Мухаммада ибн Масляму<sup>[34]</sup>, чтобы тот собирал и распределял закят, и он ничего не дал нам... Не мог бы ты, да помилует тебя Аллах, походить наставствовать за нас перед ним?” Тогда он позвал своего слугу по имени Ярфа' и велел ему позвать Мухаммада ибн Масляму. Женщина сказала: “Чтобы он удовлетворил мою просьбу, нам лучше самим пойти к нему”, на что ‘Умар ответил: “Он всё сделает, если будет на то воля Аллаха”. Ярфа' пришёл к Мухаммаду ибн Масляме и сказал: “Тебя зовут”. Он пришёл и сказал: “Мир тебе, о повелитель верующих!” Женщина застеснялась, а ‘Умар сказал: “Воистину, я стараюсь выбрать лучших из вас... Что ты скажешь, когда Всевышний Аллах спросит тебя о ней?” Глаза Мухаммада наполнились слезами, а ‘Умар сказал: “Воистину, Аллах послал к нам Своего Пророка ﷺ, и мы уверовали в него и последовали за ним. Он делал то, что велел ему Аллах, и он предназначил закят для бедных, и так было до тех пор, пока Аллах не забрал его к Себе. Затем Аллах привёл на его место Абу Бакра, и он следовал его Сунне до тех пор, пока Аллах не забрал его. Затем Он привёл на это место меня, и я всеми силами старался отбирать лучших из вас... Воистину, я послал тебя, так дай же ей то, что причитается ей из закята за этот и за прошлый год... Не знаю, право, стоит ли мне

посылать тебя снова”. Затем он велел дать ей верблюда, а также муки и масла, и сказал: “Возьми пока это и подойди к нам ещё раз, когда мы будем в Хайбаре, ибо, воистину, мы собираемся туда”. Она подошла к нему ещё раз, когда он был в Хайбаре, и он дал ей ещё двух верблюдов и сказал: “Возьми пока это. Этого хватит тебе до прихода Мухаммада ибн Маслямы, которому я велел дать тебе то, что причитается тебе за этот и прошлый год”».

‘Умар  заботился о соблюдении правил приличия в своём государстве. Однажды он увидел мужчину и женщину, которые стояли на дороге и разговаривали. Подойдя к ним, ‘Умар  не сильно ударил мужчину своей палкой. Тот воскликнул: «О повелитель верующих, это моя жена!» ‘Умар  спросил: «А почему тогда вы стоите на дороге и даёте мусульманам повод обсуждать вас?» Он ответил: «О повелитель верующих, мы только что вошли в город и обсуждаем, где нам лучше остановиться». Тогда ‘Умар  протянул ему свою палку и сказал: «Воздай мне равным, о раб Аллаха».

Однажды один человек вознамерился дать развод своей жене, и ‘Умар  спросил его: «Почему ты хочешь развестись с ней?» Он ответил: «Потому что я не люблю её». ‘Умар  возразил: «Разве в основе каждого брака лежит любовь? Ведь есть ещё забота друг о друге и обязательства».

Когда четверо сыновей аль-Хансы пали мучениками в сражении при Кадисии, ‘Умар велел выдавать ей содержание, которое они получали бы, если бы были живы, и она получала эти деньги до самой своей смерти.

Хинд бинт ‘Утба была одной из самых достойных и умных курайшиток. Сначала она была замужем за Хафсом ибн аль-Мугирой, дядей Халида ибн аль-Валида. Это было во времена невежества. Позже на ней женился Абу Суфьян ибн Харб, однако незадолго до своей смерти он развёлся с ней. Тогда она пошла к ‘Умару , чтобы одолжить четыре тысячи дирхемов из казны, после чего отправилась в земли племени кальб. Там она некоторое время занималась торговлей, после чего прибыла

[35] Му'авия ибн Абу Суфьян. Принял ислам вместе со своим отцом Абу Суфьяном Сахром ибн Харбом после покорения Мекки. 'Умар ибн аль-Хаттаб назначил его наместником Шама после смерти его брата Язида ибн Абу Суфьяна. Он остался наместником Шама вплоть до времён правления 'Али ибн Абу Талиба. После того как аль-Хасан ибн 'Али добровольно отказался от власти в 40 г. х., он стал правителем. Скончался в 60 г. х. в возрасте 78 лет.

к своему сыну Му'авии<sup>[35]</sup>, которого 'Умар назначил наместником Шама. Она сказала: «Это всё 'Умар, он помог мне ради Аллаха».

В эпоху праведных халифов женщины было отведено достойное место в мусульманском обществе, и она могла беспрепятственно заниматься полезной деятельностью и реализовывать свои способности и таланты. 'Аиша, Умм Саляма, Хабиба бинт Умм Хабиба, Арва бинт Курайз ибн 'Абд-Шамс и Асма бинт Саляма ат-Тамимиya обладали большими знаниями в религии, хорошо знали Коран и Сунну и давали фетвы по различным религиозным вопросам. А другие, например аль-Ханса и Хинд бинт 'Утба, сочиняли стихи и были известными поэтессами.

'Умар понимал, что многие женщины не уступают мужчинам в благородумии, мудрости и талантах. 'Умар видел немало выдающихся женщин-сподвижниц, вере, стойкости, бесстрашию которых могли позавидовать мужчины.

Среди великих женщин, которые поставили перед собой высокие и благородные цели, проявили мудрость и дальновидность в выборе супруга и отличались силой личности, можно назвать Умм Суляйм бинт Мильхан, принявшую ислам вместе с первыми мусульманками из числа ансаров. Она была женой Малика ибн ан-Надра и родила от него сына Анаса. Муж был крайне недоволен, когда она приняла ислам и, разгневавшись, оставил её. Однако она отказалась отрекаться от ислама в угоду ему. А через некоторое время ей привнесли известие о его кончине. В то время она

была красивой женщиной в самом расцвете молодости. Уверенная в том, что всё постигшее её являлось лишь испытанием Все-вышнего и надеясь на Его награду, она взяла сына и отправилась к Посланнику Аллаха, желая, чтобы Анас прислуживал ему.

Вскоре к ней посватался один из лучших женихов Медины — молодой, сильный и богатый. Это был Абу Тальха, в те времена ещё язычник. Девушки Медины мечтали выйти за него, и он решил, что Умм Суляйм будет вне себя от радости, когда он сделает ей предложение. Однако она встретила его словами: «О Абу Тальха! Разве ты не знаешь, что твой бог, которому ты поклоняешься, — дерево, растущее из земли, и его вытесал эфиоп из такого-то племени?» Он ответил: «Знаю...» Тогда она сказала: «И не стыдно тебе поклоняться дереву, которое обтесал эфиоп из такого-то племени?» Абу Тальха не согласился с ней и проявил упрямство. Он пообещал ей щедрый брачный дар и обеспеченную жизнь. Однако она твёрдо стояла на своём. Она сказала ему прямо: «Клянусь Аллахом, о Абу Тальха, подобным тебе не отказывают... Однако ты неверующий, а я — мусульманка, и мне не дозволено выходить за тебя. Если ты примешь ислам, то это и будет моим брачным даром. Ни о чём другом я не прошу...»

На другой день он вернулся с ещё более щедрыми подарками и обещал ещё больший брачный дар. Однако она снова устояла перед искущением. Её упорство делало её ещё более привлекательной и желанной в глазах Абу Тальхи. На этот раз она сказала ему: «Разве не знаете вы, что ваши боги, которым вы поклоняетесь, — дело рук раба-плотника из такого-то семейства и что, если бы вы подожгли их, они бы сгорели?» От её слов внутри у Абу Тальхи всё перевернулось. И он спросил себя: «Может ли Бог сгореть?» Помолчав некоторое время, он стал повторять: «Свидетельствую, что нет божества, кроме Аллаха, и свидетельствую, что Мухаммад — Посланник Аллаха!»

Умм Суляйм, охваченная радостью, сказала своему сыну Анасу: «Встань, Анас, и жени Абу Тальху!» Анас привёл свидетелей, и был заключён брак.

Абу Тальха был так рад, что выложил перед Умм Суляйм всё своё богатство, однако она, как искренне верующая, благородная и добродетельная мусульманка, сказала: «О Абу Тальха! Поистине, я вышла за тебя замуж ради Аллаха, и мне не нужно иного брачного дара...» [Наса'и].

'Умар старался использовать во благо исламского государства потенциал не только мужчин, но и женщин. Он советовался при решении важных вопросов не только с мужчинами, но и с женщинами.

'Умар нередко подходил к домам женщин, мужья которых были в войсках, и, останавливаясь у дверей, говорил: «Кто-нибудь из вас хочет купить что-то на рынке?» И они посыпали с ним своих рабынь. Он шёл с ними на рынок и покупал для них то, что им было нужно, следя за тем, чтобы продавцы не обманывали их.

Когда от их мужей на далёких заставах приходили письма, 'Умар говорил женщинам: «Ваши мужья — на пути Аллаха, а вы — в городе Посланника Аллаха.... Если у вас нет никого, кто мог бы прочитать вам письма мужей, подойдите к дверям, и я прочту вам их». Он также проходил мимо их домов перед тем, как отправить гонца к их мужьям, и собирал письма, которые они писали своим мужьям. А если они не находили никого, кто умел писать и мог написать для них письмо, они просили 'Умара и диктовали ему из-за двери, а он записывал и потом отправлял письма с гонцом к их мужьям.

'Умар прекрасно разбирался в людях, и у него были свои точные критерии для оценки человека. Он считал, что о человеке судят не по молитвам и постам, а по верности слову и благородству души. Он говорил, что настоящий человек тот, который возвращает доверенное и не задевает честь других людей.

Однажды к 'Умару пришёл один человек, свидетельствующий в пользу другого, и 'Умар спросил его: «Знаешь ли ты этого человека?» Тот ответил: «Да». 'Умар спросил: «Сосед ли ты ему, знающий его входы и выходы?» Человек ответил: «Нет». Тогда 'Умар спросил: «Сопровождал ли ты его хоть раз в путешествии, в котором познаются лучшие нравственные качества?» Че-

ловек снова ответил: «Нет». Умар спросил: «Было ли между вами дело, касающееся дирхемов и динаров, по которому узнаётся богообязненность человека?» Он ответил: «Нет». Тогда Умар воскликнул: «Наверное, ты видел его молящимся в мечети, стоящим иногда и сидящим иногда, поднимающим голову свою и опускающим её!..» И тот человек ответил: «Да». Тогда Умар сказал: «Иди, ибо, поистине, ты не знаешь его!» [Муслим; Ахмад].

Однажды, когда Умар был занят распределением средств между людьми, Ади ибн Хатим стоял недалеко от халифа, но Умар отворачивался от него. Тогда он подошёл ближе и встал прямо напротив Умара. Но Умар снова отвернулся от него. Тогда он сказал: «О повелитель верующих, ты узнаёшь меня?» Тогда Умар засмеялся и сказал: «Да, клянусь Аллахом, я узнаю тебя. Ты уверовал, когда не веровали другие, и остался верным, когда другие поступили вероломно, и, поистине, первым закятом, обрадовавшим Посланника Аллаха и его сподвижников, был закят племени тайй, который ты привёз Посланнику Аллаха». Потом Умар стал извиняться за то, что не смог уделить ему внимание раньше: «Я распределял средства между людьми, которые живут в крайней нужде, и они — предводители своих племён, представляющие своих соплеменников».

Однажды византийцы взяли в плен благородного сподвижника Абдаллаха ибн Хузафу ас-Сахми. Они привели его к своему царю. Тот сказал: «Прими христианство, и я отдам тебе часть моего имущества и выдам за тебя свою дочь». Абдаллах сказал в ответ: «Если бы ты отдал мне всё, что имеешь, и всё, чем владеют арабы, за то, чтобы я отрёкся от религии Мухаммада хотя бы на миг, я бы не сделал этого». Царь сказал: «Тогда я казню тебя». Абдаллах сказал: «Поступай, как хочешь». Тогда по велению царя Абдаллаха распяли, а потом царь приказал лучникам выпустить стрелы так, чтобы они вошли в дерево рядом с руками и ногами Абдаллаха, и снова предложил ему принять христианство, однако он опять отказался. Тогда по велению царя его спустили на землю. Затем принесли чан с кипятком (или кипящим маслом) и бросили туда одного пленного мусульманина на гла-

зах у 'Абдаллаха. Увидев всплывшие кости, он заплакал. Царь решил, что он испугался, но 'Абдаллах сказал: «Я плачу потому, что у меня только одна душа и меня могут бросить в котёл, где я помучаюсь несколько мгновений ради Аллаха, только один раз. Я бы хотел, чтобы у меня было столько же душ, сколько есть волосков на моём теле, и каждая из них подверглась бы такому наказанию ради Аллаха». А в другой версии этой истории сообщается, что царь велел запереть его и держать несколько дней без еды и питья, а потом послал ему вино и свинину, однако он не прикоснулся к этой скверне. Царь спросил: «Почему ты не стал есть?» Тот ответил: «Это дозволено мне, однако я не хотел, чтобы ты злорадствовал». Царь сказал: «Хорошо, поцелуй мою голову, и я отпущу тебя». 'Абдаллах спросил: «И всех пленных мусульман вместе со мной?» Царь ответил: «Да». И он поцеловал голову царя, и тот отпустил его и всех пленных мусульман вместе с ним. А когда он вернулся, 'Умар └ сказал: «Каждый мусульманин обязан поцеловать голову 'Абдаллаха ибн Хузафа, и я сделала это первым». И он встал и поцеловал его голову.

Когда к 'Умару ибн аль-Хаттабу └ прибывало подкрепление из числа жителей Йемена, он всегда спрашивал их: «Нет ли среди вас Увайса ибн 'Амира?» Так продолжалось до тех пор, пока он не встретился с Увайсом. 'Умар └ спросил: «Ты ли Увайс ибн 'Амир?» Тот ответил: «Да». 'Умар └ спросил: «Из племени мурад и рода Карап?» Он ответил: «Да». 'Умар └ спросил: «И у тебя была проказа, от которой ты излечился, если не считать одного места величиной с дирхем?» Он ответил: «Да». 'Умар └ спросил: «Есть ли у тебя мать?» Он ответил: «Да». Тогда 'Умар └ сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха └ сказал: *“Придёт к вам вместе с подкреплением из йеменцев Увайс ибн 'Амир из племени мурад и рода Карап, болевший проказой, но излечившийся от неё, если не считать одного места величиной с дирхем. У него есть мать, к которой он относится с большим почтением, и, когда он клянётся Аллахом, Аллах обязательно сделает так, что его клятва исполняется, и, если сможешь, добейся, чтобы он обратился к Аллаху с мольбой о прощении для*

*тебя!» Так попроси же для меня прощения!» И Увайс попросил у Аллаха прощения для него. А потом 'Умар спросил его: «Куда ты направляешься?» Он ответил: «В Куфу». 'Умар спросил: «Не написать ли для тебя письмо наместнику Куфы?» Увайс сказал: «Мне больше по душе быть среди бедных». А на следующий год один из знатных жителей Куфы совершил хадж и встретился с 'Умаром, который стал расспрашивать его об Увайсе. Этот человек сказал: «Когда я видел его в последний раз, у него был ветхий дом, в котором было мало вещей». 'Умар сказал: «А я слышал, как Посланник Аллаха сказал: *“Придёт к вам вместе с подкреплением из юеменцев Увайс ибн 'Амир из племени мурад и рода Каран, болевший проказой, но полностью излечившийся от неё, если не считать того, что на коже у него осталось одно место белого цвета величиной с дирхем. У него есть мать, которую он почитает, а когда он клянётся Аллахом, Аллах непременно делает так, что его клятва исполняется, и, если сможешь, добейся того, чтобы он обратился к Аллаху с мольбой о прощении для тебя”*». Потом<sup>48</sup> этот человек пришёл к Увайсу и сказал: «Попроси Аллаха, чтобы Он простил меня». Увайс сказал ему в ответ: «Ты совершил хадж после меня, и поэтому лучше ты попроси, чтобы Аллах простил меня». Тот спросил: «Встречался ли ты с 'Умаром?» Увайс ответил: «Да» — и попросил Аллаха простить этого человека<sup>49</sup>, а потом люди узнали об этом, и он пошёл своей дорогой<sup>50</sup> [Муслим].*

'Умар сказал однажды: «О мусульмане! Что бы вы сказали, если бы я склонился к миру этому на столько?» — и он наклонил голову. Тогда поднялся один человек, обнажил свой меч и сказал: «Вот что мы сделаем!» — и он сделал жест, как будто отрубает кому-то голову. 'Умар спросил: «Ты имеешь в виду меня?»

<sup>48</sup> То есть по возвращении в Куфу.

<sup>49</sup> Увайс понял, что 'Умар ибн аль-Хаттаб передал этому человеку слова Посланника Аллаха о нём.

<sup>50</sup> Причиной было то, что многие люди стали обращаться к Увайсу с подобными просьбами, отвлекая его от поклонения Аллаху.

Он сказал: «Да, я имею в виду тебя!» 'Умар повысил на него голос трижды, и он отвечал ему тем же; наконец 'Умар сказал: «Да помилует тебя Аллах... Хвала Аллаху, Который сделал так, что в пастве моей есть люди, которые обязательно исправят меня, если я отклонюсь [от истинного пути]!» [Мухибб. Т. 2. С. 381].

'Умар ибн аль-Хаттаб придавал пользованию правой рукой во время еды очень большое значение и не позволял никому поступать вразрез с велением Посланника Аллаха. Во время одной из своих поездок по городам он увидел человека, который ел левой рукой, и сказал ему: «О раб Аллаха! Ешь правой рукой». Спустя некоторое время он увидел этого человека, который по-прежнему ел левой рукой. Тогда 'Умар ткнул его небольшой палкой, которую носил с собой, и сказал: «О раб Аллаха! Ешь правой рукой». Однако спустя некоторое время, взглянув на этого человека, 'Умар снова обнаружил, что тот ест левой рукой. Он опять ткнул его своей палкой и сказал — на сей раз более жёстко: «О раб Аллаха! Ешь правой рукой!» Мужчина сказал в ответ: «О повелитель верующих! Она занята». 'Умар спросил: «Чем же она занята?» Мужчина ответил: «Занял её день Муты»<sup>51</sup>. Тогда 'Умар заплакал, подошёл к этому человеку, извинился перед ним и стал заботливо спрашивать: «Кто помогает тебе совершать омовение? Кто помогает тебе добывать пропитание? Кто обеспечивает тебя всем необходимым?» А потом он велел относиться к этому человеку справедливо и заботиться о нём.

Однажды люди получали своё содержание в присутствии 'Умара. Подняв голову, он увидел человека, на лице которого был шрам от удара. Он спросил об этом человеке, и ему сказали, что это ранение он получил во время одного из военных походов. Он сказал: «Дайте ему ещё тысячу», и ему дали ещё тысячу. Тогда 'Умар снова сказал: «Дайте ему ещё тысячу». И ему да-

---

<sup>51</sup> Этот человек хотел сказать, что ему отрубили правую руку во время битвы при Муте.

ли ешё тысячу. Так он говорил четыре раза, и каждый раз этому человеку добавляли по тысяче дирхемов. Тот человек застеснялся из-за того, что ему так много дали, и вышел. ‘Умар спросил о нём, и ему сказали: «Он застеснялся, что ему так много дали, и вышел». ‘Умар сказал: «Клянусь Аллахом, если бы он остался, я бы давал ему до тех пор, пока у меня оставался бы хотя бы дирхем, ибо это человек, получивший ранение на пути Аллаха, оставившее след на его лице».

Однажды ‘Умар сказал своим товарищам: «Давайте помечтаем». Тогда один сказал: «Я мечтаю, чтобы у меня был дом, полный золота, и я бы тратил его на пути Аллаха и раздавал бы его в качестве милостыни!» А другой человек сказал: «Я мечтаю, чтобы у меня был полный дом изумрудов и других ценных камней, и я расходовал бы их на пути Аллаха и раздавал бы их в качестве милостыни». ‘Умар сказал: «Что ж... Давайте помечтаем ещё». Тогда люди сказали: «Мы даже не знаем, что ещё сказать, о повелитель верующих». Тогда ‘Умар сказал: «А я мечтаю, чтобы у меня был полный дом таких людей, как Абу ‘Убайда ибн аль-Джаррах, Му‘аз ибн Джабаль, Салим, сын Абу Хузайфы, и Хузайфа ибн аль-Яман, и я задействовал их всех в покорности Аллаху». Он говорил о своих братьях по вере. ‘Умар описал истинных братьев по вере следующим образом: «Ищи истинных братьев по вере, обществом которых ты мог бы наслаждаться. Они — украшение в благополучные дни и поддержка в дни испытаний. Страйся замечать в них только лучшее. Отдаляйся от врага и остерегайся друга, кроме верных и надёжных. А верным и надёжным бывает лишь тот, кто боится Аллаха. И не дружи с нечестивцем, ибо иначе ты научишься от него нечестию, не раскрывай ему своих тайн и советуйся о своих делах с тем, кто страшится Аллаха».

‘Умар судил о людях по их добродетели и делам, а не по их происхождению и богатству. Однажды к нему пришли предводители курайшитов, среди которых были Сухайль ибн ‘Амр и Абу Суфьян ибн Харб, а также Сухайб и Биляль, которые раньше были рабами курайшитов, и ‘Умар разрешил вой-

ти сначала этим беднякам и только потом принял предводителей курайшитов. Предводители курайшитов разгневались. И Абу Суфьян сказал: «Никогда не видел я дня, подобного этому! Он разрешил войти этим рабам, а нас оставил ждать за дверью!» Сухайль сказал: «О люди! Клянусь Аллахом, я вижу по вашим лицам, что вы чувствуете. Но если вы гневаетесь, то гневаться вы должны лишь на самих себя. Ведь и их призвали к исламу, и вас, только они поспешили принять его, а вы меддили...»

Абу аль-Асвад передаёт: «Я прибыл в Медину в те дни, когда в городе свирепствовала болезнь и умерло много людей. Я сидел рядом с 'Умаром ибн аль-Хаттабом', и мимо нас пронесли погребальные носилки, причём люди хорошо отзывались о покойном, и 'Умар' сказал: "Это стало обязательным". Потом мимо нас пронесли погребальные носилки, причём люди хорошо отзывались о покойном, и 'Умар' сказал: "Это стало обязательным". Потом мимо нас пронесли погребальные носилки, причём люди плохо отзывались о покойном, и 'Умар' сказал: "Это стало обязательным"». Абу аль-Асвад спросил: «Что стало обязательным, о повелитель верующих?» 'Умар' ответил: «Я лишь сказал то, что сказал Посланник Аллаха: *"Аллах обязательно введёт в Рай человека, о котором хорошо отзовутся четверо"*. Мы спросили: «А если трое?» Он сказал: *"И трое"*. Мы спросили: «А двое?» Он ответил: *"И двое"*. А об одном мы уже не спрашивали» [Бухари; Ахмад].

Хаким ибн Хизам رض сказал: «Однажды я попросил что-то у Посланника Аллаха رض, и он дал мне это, потом я снова обратился к нему с просьбой, и он дал мне то, что я просил, потом я снова обратился к нему с просьбой, и он дал мне то, что я просил, а потом он сказал: *"О Хаким, поистине, это имущество — как сладкий плод: оно становится благословенным для того, кто берёт его, будучи щедрым, а для того, кто берёт его, подчиняясь желаниям души своей<sup>52</sup>, благословенным оно не ста-*

---

<sup>52</sup> Иначе говоря, только из алчности.

*нет, и уподобится он человеку, который ест, но не насыщается. Знай, что высшая рука лучше низшей<sup>53</sup>*». Хаким продолжил: «Тогда я сказал: «О Посланник Аллаха, клянусь Тем, Кто направил тебя с истиной, после тебя я ни у кого ничего не возьму, пока не покину этот мир!»» [Бухари].

Позже<sup>54</sup> Абу Бакр ас-Сыдик призывал Хакима к себе, чтобы тот взял полагающуюся ему часть военной добычи, но Хаким отказался принять от него это. А затем с той же целью его вызывал к себе ‘Умар, но он отказался принимать что-либо и от него, и тогда ‘Умар сказал: «О мусульмане, призываю вас в свидетели, что я предлагаю Хакиму полагающуюся ему долю от этой добычи, а он отказывается брать её». И после Посланника Аллаха Хаким до самой своей смерти так ничего и не взял ни у кого из людей.

‘Умар понимал, что правитель исламского государства несёт ответственность не только перед Всевышним, но и перед людьми. Ведь они доверили ему самих себя, своё имущество, свою религию и свои дома и земли, вручив ему бразды правления, и присягнули ему. Они поклялись подчиняться ему в обмен на справедливое правление с его стороны, соблюдение Шариата и признание его государственным законом. И каждый член общины имеет право на искреннее и чистосердечное отношение правителя к нему.

‘Умар поощрял браки между представителями различных племён ради их сплочения и объединения. Однажды один человек из числа союзников какого-то племени посоватался к курайшитке, и её брат отказал ему. ‘Умар вмешался, спросив: «Почему ты не хочешь выдать за него сестру? Ведь он пришёл к тебе с благом этого мира (имуществом) и благом мира вечного (богобоязненностью)? Жени этого человека, если твоя сестра согласна». И он выдал сестру за этого человека.

<sup>53</sup> То есть рука подающего лучше руки просящего.

<sup>54</sup> То есть после смерти Пророка и во время правления Абу Бакра.

[36] Абу Сулейман Халид ибн аль-Валид ибн аль-Мугира аль-Махзуни аль-Кураши, прозванный *Сейфуллах* — ‘меч Аллаха’. Во времена невежества был одним из самых благородных и знатных людей курайша. Он провёл на поле брани много лет. Сначала, вплоть до заключения Худайбийского мира, он сражался на стороне курайшитов. Принял ислам в 7 г. х. Участвовал в битве при Муте и возглавил войско после гибели трёх командующих. Пророк послал его в Даумат-аль-Джандаль сражаться с Укайдиром, Абу Бакр поручил ему командование во время войн с вероотступниками, а позже он командовал войсками во время завоевания Ирака. Затем 'Умар отстранил его от командования и оставил его в подчинении Абу 'Убайды. Умер своей смертью в Медине, и 'Умар провожал его погребальные носилки. Говорят также, что он умер в Хомсе в 21 г. х., а Аллах знает обо всём лучше.

Люди очень уважали 'Умара, испытывали благоговейный страх перед ним и подчинялись его решениям беспрекословно. Когда 'Умар решил сместить Халида ибн аль-Валида<sup>[36]</sup>, который был тогда на вершине своей славы, и назначить командующим войск вместо него Абу 'Убайду, Халид сказал только: «Слушаемся и повинуемся повелителю верующих». А когда один из воинов предположил, что из-за этих перемен может возникнуть смута, Халид сказал: «Пока есть 'Умар, смуты не будет».

Однажды 'Умару рассказали про женщину, о которой мужчины плохо отзывались, и 'Умар послал за ней, чтобы выяснить все обстоятельства. Услышав о том, что её вызывает к себе сам 'Умар ибн аль-Хаттаб, женщина так испугалась, что у неё начались схватки. Она родила раньше времени, и ребёнок закричал один раз, а потом умер. 'Умар, узнав об этом, собрал сподвижников, чтобы посоветоваться с ними о том, как ему следует поступить. Они собрались, а один из них стоял позади всех. Они сказали: «Ты же только воспитатель и пастырь, о повелитель верующих...» Тогда 'Умар обратился к человеку, который стоял позади всех: «А ты что скажешь?» Тот ответил: «Я скажу, что, если люди идут на поводу у твоих желаний, это означает, что они неискренни по отношению к тебе. Если же это был их иджтихад, то они, клянусь Аллахом, ошиблись, о повелитель верующих!» Тогда 'Умар велел выплатить установленную плату (дия) за погибшего ребёнка. А этим советчиком был 'Али ибн Абу Талиб.

Однажды ‘Али, ‘Усман, Тальха, аз-Зубайр и Са‘д послали ‘Абд-ар-Рахмана ибн ‘Ауфа, чтобы он поговорил с ним, поскольку люди так страшились ‘Умара , что нередко к нему приходил человек, чтобы попросить о чём-то, но потом его охватывал страх, и он уходил, так и не попросив ни о чём. ‘Умар  сразу понял, кто послал его, и сказал: «О ‘Абд-ар-Рахман, клянусь Аллахом, я смягчился по отношению к людям так, что стал бояться Аллаха из-за этого, и я проявил такую строгость по отношению к ним, что стал бояться Аллаха из-за этого. Так где же выход?» И ‘Абд-ар-Рахман вышел плача и волоча свой изар со словами: «Куда им всем до тебя!»<sup>55</sup>

Однажды один курайшит сказал ‘Умару : «Будь мягче с нами, ибо, поистине, наши сердца наполнены благоговейным страхом перед тобой!» ‘Умар  спросил: «Есть ли в этом притеснение?» Он ответил: «Нет». ‘Умар  сказал: «Тогда пусть Аллах добавит вам этого страха».

А ‘Абдаллах ибн ‘Аббас сказал: «В течение целого года я сбирался спросить ‘Умара  об одном аяте, но никак не решался, потому что не мог преодолеть свой страх перед ним».

‘Умар , видя, что люди боятся его, говорил: «О Аллах, поистине, ты знаешь, что я боюсь Тебя больше, чем они — меня!»

Однажды ‘Умар  зарезал ослабленного верблюда из имущества, полученного без боя (*фай’*), и послал часть мяса жёнам Посланника Аллаха , а остальное велел приготовить. После этого он позвал группу мусульман, среди которых был и аль-‘Аббас ибн ‘Абд-аль-Мутталиб, и аль-‘Аббас сказал: «О повелитель верующих, было бы хорошо, если бы ты каждый день готовил для нас такое угощение и мы ели и беседовали у тебя». ‘Умар  сказал: «Больше я не стану делать это, потому что два моих товарища<sup>56</sup> совершали определённые деяния и следовали одним путём, и если я буду поступать не так, как они, я буду идти другой дорогой...»

<sup>55</sup> Он сказал это, увидев искренность и благородство ‘Умара, поскольку ему стало стыдно оттого, что он пришёл к нему по мирским делам.

<sup>56</sup> То есть Посланник Аллаха  и Абу Бакр ас-Сыдик .

Праведные халифы придумывали различные способы помо-  
щи людям со скромным достатком. Например, 'Умар ибн аль-  
Хаттаб └ предоставил таким людям возможность бесплатно  
пасти свой скот на землях близ Медины, в местности, которая  
называлась Рабаза, чтобы поголовье их скота увеличивалось,  
а вместе с ним и их доход.

Следить за этой землёй он поручил человеку по имени Хунайй.  
Он сказал ему: «О Хунайй! Не протягивай руки к имуществу лю-  
дей и опасайся мольбы притеснённого, ибо она не остаётся без  
ответа. Пускай владельцев немногих верблюдов или овец и не  
пускай обладающих благами Ибн 'Аффана и Ибн 'Ауфа, потому  
что, если погибнет их скот, они вернутся к земледелию и паль-  
мам, а если погибнет скот этого бедного человека, он придёт ко  
мне со своими детьми, воскликнав: “О повелитель верующих! Не-  
ужели я оставил их?!” Мне легче отдать траву, чем потом распла-  
чиваться золотом и серебром...»

'Умар └ имел в виду, что он расходует золото и серебро для сна-  
ряжения войск и организации военных походов, поэтому ему легче  
предоставить людям пастище, чем потом выплачивать им компен-  
сации деньгами, которые могут быть израсходованы на пути Аллаха.

Из этой истории видно, как правитель исламского государ-  
ства заботился о людях с низкими доходами, предоставляя им  
возможность увеличивать свои доходы, чтобы они могли про-  
кормить себя, даже если это причинит некоторые неудобства об-  
ладателям большого богатства.

'Умар └ не позволял богатым, знатным и влиятельным людям  
 злоупотреблять своим положением.

Когда 'Умар └ прибыл в Мекку, жители Мекки выбежали ему  
навстречу и сказали: «Абу Суфьян построил себе дом и пере-  
крыл воду, чтобы разрушить наши дома!» Тогда 'Умар └ пришёл  
к Абу Суфьяну и велел ему убрать камни, которыми он перекрыл  
воду, и тот убрал их один за другим, после чего 'Умар └ повер-  
нулся в сторону Каабы и сказал: «Хвала Аллаху, Который сделал  
так, что 'Умар └ приказывает нечто Абу Суфьяну, а тот подчиня-  
ется ему в самом сердце Мекки!»

Как-то раз ‘Уаяна ибн Хисн зашёл к ‘Умару ﷺ, когда у него находился Малик ибн Абу Зуфар, который относился к числу бедных мусульман, и ‘Уаяна сказал ему: «Да, похоже, слабый стал сильным, а низкий возвысился...» Малик сказал: «Неужели этот кичится крупными костями, притом что столько душ в Огне?» ‘Умар ﷺ разгневался на ‘Уаяну и сказал: «Будь же униженным в исламе. Клянусь Аллахом, я не буду доволен тобой, пока за тебя не походатайствует Малик!» И ‘Уаяне пришлось попросить Малика походатайствовать за него перед ‘Умаром ﷺ.

‘Умар ﷺ внимательно следил за тем, что происходит в мусульманском обществе, и исправлял то, что, по его мнению, нуждалось в исправлении.

Однажды ‘Умар ﷺ увидел человека, который просил подаяния, хотя на спине у него была полная корзина съестного. ‘Умар ﷺ взял корзину, скормил её содержимое верблюдам, собранным в качестве закята, а потом сказал этому человеку: «Вот теперь можешь просить подаяния».

Как-то ‘Умар ﷺ увидел человека, который шёл, горделиво выступая, и от его походки так и веяло высокомерием и кичливостью. ‘Умар ﷺ сказал ему: «Прекрати ходить так!» Человек сказал: «Да я не могу иначе». Тогда ‘Умар ﷺ велел высечь его, но он всё равно продолжал ходить таким образом. Тогда ‘Умар ﷺ велел высечь его ещё раз, и тогда он стал ходить нормально. ‘Умар ﷺ сказал: «Если за это не сечь, тогда за что же сечь?» После этого тот человек пришёл к нему и сказал: «Да воздаст тебе Аллах добром! Поистине, это был только шайтан, которого Аллах прогнал от меня благодаря тебе!»

‘Умар ﷺ также заботился о здоровье членов своей общины. Например, он предостерегал их от переедания, которое становится причиной ожирения и пагубно влияет на здоровье. Однажды, увидев человека с большим животом, он спросил: «Что это?» Тот ответил: «Благодать от Аллаха!» ‘Умар ﷺ сказал: «Не благодать, а наказание!»

Он также советовал больным не покидать своих домов до выздоровления.

'Умар побуждал мусульман заботиться о своём здоровье и поддерживать хорошую физическую форму. Он говорил: «Обучайте своих детей плаванию, стрельбе из лука и верховой езде, а также знакомьте их с поэзией».

Узнав, что один человек из жителей Шама, который был доблестным воином, пьёт вино, 'Умар велел сподвижникам обратиться к Всевышнему с мольбой за него, а сам написал ему в письме три аята:

**Ха. Мим.**

حَمْ

**Писание ниспослано от Аллаха  
Могущественного, Знающего,**

**Прощающего грехи, Принимающего покаяния, Сурового в наказании, Обладающего милостью. Нет божества, кроме Него, и к Нему предстоит прибытие.**

Сура 40 «Прощающий», аяты 1–3

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ  
الْعَلِيمِ

عَافِرُ الذُّنُوبِ وَقَابِلُ الْتَّوْبِ شَدِيدُ  
الْعِقَابِ ذِي الْطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
إِلَيْهِ الْمَصِيرُ

Когда тот получил послание и прочитал его, он сказал: «Господь обещает мне прощение и предупреждает меня о наказании» — и он повторял эти слова, пока не расплакался, после чего покаялся и отказался от своей пагубной привычки. 'Умар, узнав об этом, сказал: «Так и поступайте: если кто-то из вас совершил ошибку, помогите ему вернуться на правильный путь, обратитесь к Аллаху с мольбой за него и не помогайте Шайтану против него».

Этот поступок 'Умара свидетельствует о том, что он был мудрым и проницательным человеком и умел найти подход к людям.

'Умар запрещал людям разбиваться на группы и собираться небольшими кучками, чтобы избежать разобщения и раскола. Он хотел, чтобы люди сидели все вместе и чтобы они не сторонились друг друга и не делили друг друга на «своих» и «чу-

жих». Он понимал, что эти небольшие собрания способствуют разделению мнений людей в религиозных и мирских вопросах, что ослабляет мусульман и может стать причиной возникновения смуты и конфликтов.

## § 2. Побуждение к одобряемому и удерживание от порицаемого

Всевышний Аллах сказал:

**Они были несправедливо изгнаны из своих жилищ только за то, что говорили: «Наш Господь — Аллах». Если бы Аллах не позволил одним людям защищаться от других, то были бы разрушены кельи, церкви, синагоги и мечети, в которых премного поминают имя Аллаха. Аллах непременно помогает тому, кто помогает Ему. Воистину, Аллах — Всесильный, Могущественный.**

**Если Мы одарим их властью на земле, они будут совершать молитву, выплачивать закят, велеть совершать одобряемое и удерживать от порицаемого. А исход всех дел — у Аллаха.**

Сура 22 «Паломничество», аяты 40–41

الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِن دِيرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ  
إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ  
اللَّهِ الْأَنَاسَ بَعْضَهُم بِعَصْمٍ هُدِّمَتْ  
صَوَامِعٌ وَبَيْعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدٌ  
يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا  
وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ إِنَّ  
اللَّهَ لَغَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿٤١﴾

الَّذِينَ إِن مَكَّنْتُهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا  
الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكَوْةَ وَأَمْرُوا  
بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَلَّهِ  
عَلِيقَةُ الْأُمُورِ ﴿٤٢﴾

Мухаджиры и сподвижники Посланника Аллаха ﷺ вообще действительно совершали упомянутые четыре действия после того, как Всевышний Аллах помог им утвердиться на земле и даровал им власть.

Халиф 'Умар ибн аль-Хаттаб не был исключением. Напротив, в том, что касается побуждения к одобряемому и удерживания от порицаемого, он служил примером для других мусульман.

Как халиф он создавал и совершенствовал финансовые, судебные, военные и другие правительственные учреждения и всеми силами старался побудить людей к соблюдению законов Аллаха и исполнению Его велений и удержать их от всего того, что Аллах запретил.

'Умар оберегал единобожие, боролся с заблуждениями, следил за совершением обрядов поклонения в мусульманском обществе, побуждал к одобряемому Шариатом и удерживал от запрещаемого им.

Он следил за тем, чтобы убеждения людей были правильными. Вспомним историю о «невесте Нила». 'Амр ибн аль-'Ас сообщил 'Умару ибн аль-Хаттабу, что у жителей Египта существует обычай каждый год бросать в Нил девушку-девственницу, одетую в лучшие одежды и украшенную наилучшим образом, и они утверждают, что без этого разлива Нила не будет. 'Амр запретил этот жестокий обычай, сказав: «В исламе этого нет и не будет. Поистине, ислам стирает то, что было до него». Время шло, а разлива Нила всё не было, и жители этой местности даже стали задумываться о переселении в другое место. 'Амр написал об этом 'Умару, и 'Умар послал ему вместе с письмом небольшую табличку, которую он велел 'Амру бросить в Нил. На табличке было написано: «От раба Аллаха 'Умара, повелителя верующих, Нилу жителей Египта. Если ты течёшь и разливаешься сам по себе и по своей воле, тогда можешь не разливаться и ты нам не нужен. Если же ты течёшь и разливаешься по воле Аллаха Единственного, Одолевающего и это Он заставляет тебя течь, тогда мы просим Всеизвестного Аллаха, чтобы ты разлился». 'Амр бросил эту табличку в Нил, и в субботу утром люди, проснувшись, увидели, что Нил разлился. Так Всевышний Аллах положил конец этому скверному обычаю посредством 'Умара.

Известно, что 'Умар ﷺ, целуя Чёрный камень во время обхода вокруг Каабы, говорил: «Поистине, я знаю, что ты всего лишь камень, и если бы я не видел, как Пророк ﷺ целовал тебя, я не стал бы целовать тебя!» [Бухари].

Однажды 'Умар ﷺ узнал о том, что люди приходят к тому дереву, под которым сподвижники приносили Посланнику Аллаха ﷻ «присягу довольства», и совершают молитву возле него. Он пригрозил им, однако они продолжали поступать по-своему. Тогда 'Умар ﷺ велел срубить это дерево, что и было сделано. Как мы видим, 'Умар ﷺ решительно пресёк это нововведение.

Историки упоминают об одном удивительном случае. Ибн Касир передаёт в книге «Аль-Бидайа ва-н-нихайа» [Бидайа. Т. 2. С. 40] слова Юнуса ибн Букайра: «“Когда мы открыли сокровищницу, среди богатств Хурмузана мы обнаружили ложе, на котором покоилось тело умершего много лет назад человека<sup>57</sup>. У головы его лежал свиток. Мы взяли свиток и отнесли его к 'Умару ﷺ. Он позвал Ка‘ба, и тот перевёл написанное на арабский язык. И я был первым из арабов, кто прочёл его. Я прочёл его так, как читаю вот этот Коран”. Я спросил Абу аль-‘Алию: “И что было в нём?” Он сказал: “Ваши жизненные пути, ваши дела и суть слов ваших, и то, что грядёт”. Я спросил: “И что вы сделали с телом этого человека?” Он ответил: “Днём мы вырыли тринацать могил в разных местах, а ночью похоронили его и сровняли с землёй все могилы, чтобы скрыть его от людей и чтобы они не выкопали его снова”».

Этот поступок 'Умара ﷺ указывает на понимание и благородство мусульман в те времена: уважение к умершему — похоронение его, независимо от того, пророк это или обычный человек. А столько могил они вырыли для того, чтобы люди не знали, где именно он погребён и не выкопали его тело снова, ибо это было бы проявлением неуважения к благородно-

<sup>57</sup> Согласно одной из версий, это был пророк Даниил. Его тело, как и тела других пророков, оставалось нетленным в течение нескольких сот лет.

му пророку. К тому же люди могли начать собираться на его могиле или даже построить там мечеть, обращаться к этому умершему пророку с мольбами и испрашивать благословения на его могиле.

Увидев однажды людей, которые совершали молитву в каком-то месте только потому, что там молился в своё время Посланник Аллаха, он высказал им порицание и сказал, что они должны совершать молитву в этом месте, только если время молитвы застает их там, но не делать этого специально, потому что живших до них погубило как раз то, что они начали превращать места, в которых жили или умерли их пророки, в места поклонения.

Когда 'Умар увидел, что Халид, командовавший тогда войсками мусульман, одерживает победу за победой, он испугался, как бы люди не начали считать, что именно Халид является причиной этих побед, и не забыли, что всё исходит от Всевышнего Аллаха. И он снял Халида с его должности, чтобы уберечь людей от подобного искушения.

'Умар сказал, обратившись к людям с речью: «Поистине, я отстранил Халида вовсе не потому, что недоволен им или обвиняю его в вероломстве. Причина в том, что люди очарованы им, и я испугался, что они начнут всецело полагаться на него (вместо того чтобы полагаться на Аллаха), и Аллах подвергнет их испытанию из-за него. Я хотел, чтобы они знали, что всё исходит только от Аллаха, и всё, что происходит, происходит исключительно по Его воле, и не обольщались и не обманывались».

Однажды 'Умар встретил людей, прибывших из Йемена, которые ничего не делали и не хотели зарабатывать себе на жизнь, и спросил их: «Кто вы?» Они ответили: «Мы — уповающие на Аллаха». 'Умар возразил: «Вы не уповающие, а лентяи, потому что упевающий — это человек, который бросает зерно в землю и уповаает на Аллаха!»

'Умар не одобрял, когда люди следили друг за другом и спешили рассказывать другим, пусть даже халифу, о грехах друг друга. Однажды какой-то человек доложил 'Умару ибн аль-Хаттабу

о том, что на его глазах другой мусульманин совершил грех, за который Шариат не установил определённого наказания. Умар сказал ему: «Почему же ты не покрыл брата своего и не помог ему раскаяться? Поистине, Посланник Аллаха ﷺ сказал: “*Кто покрыл своего брата, того покроет Аллах в этом мире и в мире вечном*”». Затем он сказал: «Если вы увидите, что ваш брат по вере совершил проступок, верните его на правильный путь, остановив его, и попросите у Аллаха прощения для него. И не помогайте Шайтану против него».

‘Умар ﷺ также говорил: «Мы берём пример, а не изобретаем что-то своё, и мы следуем, а не создаём нововведения...»

А когда один человек сообщил ему о свитках с мудрыми изречениями, которые они нашли в Мадаине, ‘Умар ﷺ не позволил ему говорить об этом, прочитав:

**Алиф. Лам. Ра. Это — аяты ясного Писания.**

**Воистину, Мы ниспослали его в виде Корана на арабском языке, чтобы вы могли понять его.**

**Мы рассказываем тебе самое прекрасное повествование, внушая тебе в откровении этот Коран, хотя прежде ты был одним из тех, кто ничего не ведал об этом.**

Сура 12 «Юсуф», аяты 1–3

الرِّ تِلْكَ ءَايَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ

تَعْقِلُونَ

نَحْنُ نَقْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ

بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانَ

وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمَنْ

الْغَافِلِينَ

Так ‘Умар ﷺ дал людям понять, что не стоит тратить время на свитки неизвестного происхождения, написанные людьми, когда Всевышний Аллах даровал им Своё Писание.

‘Умар ﷺ следил за тем, чтобы люди не отходили от Сунны Посланника Аллаха ﷺ. Он говорил: «К чему нам сейчас совершать

[37] Мусульмане, входившие в Мекку, произвели на язычников огромное впечатление, как прежде на жителей селений, мимо которых они проходили по дороге в Мекку. Для того чтобы посмотреть на мусульман, многобожники забрались на находящуюся к северу от Каабы гору Ку'айка'ан и другие возвышенные места. Между собой они говорили: «Поистине, к вам придут люди, ослабленные ясрибской лихорадкой», и поэтому Пророк велел мусульманам первые три круга пройти быстрыми шагами, то есть полубегом, а между двумя углами Каабы, где их не было видно, идти обычным шагом. Жалость помешала Пророку велеть мусульманам пройти быстрым шагом все семь кругов, а само это веление он отдал только для того, чтобы многообожники убедились в их силе. Кроме того, Посланник Аллаха велел каждому обнажить правое плечо, а оба конца накидки положить на левое. И Посланник Аллаха вместе с другими мусульманами прошёл три круга быстрыми шагами, а когда это

часть обхода вокруг Каабы полубегом<sup>[37]</sup>? И тем не менее мы не оставляем то, что делали во времена Посланника Аллаха».

И когда 'Умар захотел вынести из Каабы её сокровища и раздать их людям, ему напомнили о том, что они находятся там очень давно, но ни Посланник Аллаха, ни Абу Бакр ас-Сыдик не сделали того, что собирается сделать он, и 'Умар отказался от своей затеи.

### § 3. Поклонение и богобоязненность 'Умара ибн аль-Хаттаба

'Умар уделял очень большое внимание поклонению. Он понимал, что поклонение приносит верующему пользу не только в мире вечном. В земной жизни оно укрепляет веру, утверждает моральные принципы и человеческие ценности, а также способствует очищению мусульманского общества от пороков и скверны.

Он также напоминал людям о Судном дне и необходимости запасаться благими делами и не терять время попусту, поскольку смерть приходит внезапно. 'Умар говорил: «Подвергните себя расчёту до того, как вас подвергнут расчёту, и взвесьте свои дела до того, как они будут взвешены, ибо, поистине, расчёт ваш будет легче, если вы спросите со своей души сегодня и украсите себя благими делами для великого предстояния».

'Умар ибн аль-Хаттаб написал одному из своих работников: «Спрашивай со своей души в благополучные времена до расчёта в труд-

ные времена, ибо, поистине, кто спрашивает со своей души в благополучные времена до расчёта в трудные времена, тот придёт к довольству [Аллаха] и благополучию, а кого отвлекли его жизнь и прихоти, тот придёт к горечи и сожалению!»

Особое внимание 'Умар ﷺ уделял молитве, следя примеру своих предшественников — Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра. Он писал своим наместникам: «Главное для меня — молитва. Кто сохранил её, тот сохранил свою религию, а кто пренебрегает ею, тот относится ко всему остальному с ещё большим пренебрежением».

Сам 'Умар ﷺ порой плакал во время совершения молитвы так, что его плач слышали даже молящиеся в последних рядах.

'Умар ﷺ трепетно относился к молитве и не позволял другим пренебрегать ею. Он упрекал опаздывавших на молитву и всех тех, кто не готовился к ней как следует и не совершал её должным образом.

'Умар ﷺ также запрещал повышать голос в мечети Посланника Аллаха ﷺ.

'Умару ﷺ не нравилось, что его жена ходит в мечеть, однако он не запрещал ей, потому что знал, что Посланник Аллаха ﷺ разрешил женщинам посещать мечети и совершать молитвы вместе с общиной.

'Абдаллах ибн 'Умар рассказывает: «Жена 'Умара ﷺ совершала утреннюю и вечернюю молитву в мечети вместе с общиной, и ей сказали: “Почему ты выходишь? Ведь ты знаешь, что 'Умару ﷺ это не по душе и что он ревнует”. Она сказала: “А что мешает ему запретить

увидели многобожники, они сказали: «И это те, кого, по вашим утверждениям, ослабила лихорадка? Да они сильнее, чем такой-то и такой-то!»

Целью действий Посланника Аллаха ﷺ, который велел своим сподвижникам совершать обход вокруг Каабы таким образом, состояла в том, чтобы вселить страх в сердца врагов и показать силу и решительность мусульман, а также их приверженность религии Всевышнего. Выбранный им метод оказался действенным.

'Умар ﷺ имел в виду, что в его время обстоятельства изменились и у мусульман нет оснований совершать обход полубегом, но, тем не менее, они по-прежнему совершают его так, следуя Сунне Пророка ﷺ.

мне?” Ей сказали: “Слова Посланника Аллаха ﷺ: *Не запрещайте рабам Аллаха<sup>58</sup> посещать мечети Аллаха*”» [Бухари].

‘Умар ﷺ совершал добровольные ночные молитвы и в конце ночи будил своих домочадцев со словами:

**Вели своей семье совершать молитву и сам терпеливо совершая её. Мы не просим у тебя удела, ведь Мы Сами наделяем тебя уделом. А добрый исход — за богобоязненностью.**

Сура 20 «Ta Ha», аят 132

وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْطَبَرَ عَيْنَاهَا  
لَا نَسْكُلَكَ رِزْقًا تَحْنُ تَرْزُقَكَ  
وَالْعِيْقَبَةُ لِلتَّقْوَىٰ

‘Умар ﷺ много поминал Аллаха, обращался к Нему с мольбами, размышлял о Нём и Его творениях и побуждал людей делать то же самое. Иногда он присоединялся к людям, которые поминали Аллаха и читали Коран. Он часто плакал от страха перед Аллахом.

В рамадан по вечерам люди совершали дополнительную молитву поодиночке, и со временем в мечети появилось много маленьких групп: один человек молился, а за ним вставало ещё несколько. Получалось, что в мечети было много имамов, за каждым из которых молились по несколько человек. ‘Умар ﷺ сказал: «Я считаю, что было бы лучше, если бы все они совершали эту молитву под руководством одного имама». И он велел Убайю ибн Ка‘бу совершать с людьми эту молитву. Таравих не был нововведением. Эту молитву люди совершали и во времена Посланника Аллаха ﷺ. Однако ‘Умар ﷺ был первым, кто собрал людей на эту молитву под руководством одного имама.

‘Аиша ﷺ рассказывала, что однажды поздно ночью Посланник Аллаха ﷺ вышел из дома и стал молиться в мечети, а некоторые люди молились, следуя его примеру и стоя позади него. Наутро эти люди стали рассказывать об этом другим. На следующую

<sup>58</sup> То есть женщинам.

ночь в мечети собралось больше людей, и они помолились вместе с ним, а наутро рассказали об этом другим. На третью ночь в мечети собралось уже много людей, а когда Посланник Аллаха вышел из дома, он совершил молитву, и они помолились, следуя его примеру. На четвёртую же ночь мечеть уже не смогла вместить всех желавших помолиться вместе с Посланником Аллаха. А наутро Пророк вышел на утреннюю молитву, по завершении которой он повернулся к людям, произнёс слова свидетельства и сказал: «*Поистине, я знал, что вы находились здесь, но я побоялся, что эта молитва будет сделана для вас обязательной*<sup>[38]</sup>, *а вы не сможете её совершать!*» А потом Посланник Аллаха умер, и всё осталось без изменений<sup>59</sup>.

Таким образом, таравих во времена Умара был новшеством в том смысле, что он стал совершаться не так, как раньше, однако он не был нововведением, потому что таравих как добровольная молитва в рамадан проводился ещё во времена Посланника Аллаха.

Умар уделял большое внимание закяту, который был одной из статей доходов государства, и создал специальные учреждения для его сбора, подсчёта и распределения.

Умар также уделял много внимания хаджу и его организации. Он совершал хадж с людьми каждый год. Сообщается, что за время своего правления он совершил хадж с людьми девять или десять раз.

[38] Ибн Хаджар поясняет эти слова следующим образом, считая наиболее предпочтительным первое объяснение:

— возможно, здесь имеется в виду, что совершение добровольной ночной молитвы в мечети будет сделано необходимым условием её действительности;

— возможно, Посланник Аллаха опасался того, что такая молитва будет объявлена обязательной для людей, способных её совершать;

— возможно, Посланник Аллаха опасался, что такая молитва в рамадане будет вменена в обязанность всем.

<sup>59</sup> Иначе говоря, ночные молитвы в рамадане остались добровольными и совершались людьми индивидуально.

К обязанностям халифа (а также его заместителей в областях) относятся следующие действия:

- извещение людей о времени совершения хаджа и о том, когда паломники отправляются в путь;
- упорядочивание исполнения обрядов хаджа в соответствии с предписаниями Шариата;
- руководство людьми во время совершения обрядов хаджа;
- руководство молитвой и произнесение проповедей.

'Умар побуждал людей к совершению хаджа. Он также следил за тем, чтобы обходы вокруг Каабы совершались и в другие месяцы, поскольку сначала люди совершили 'умру только в месяцы хаджа, а в остальные месяцы у Каабы никого не было. 'Умар посчитал нужным изменить это.

Известно также, что каждый год по велению 'Умара ибн аль-Хаттаба с Каабы снимали покрывало, и 'Умар делил его между паломниками.

В том, что касается поста, 'Умар следовал примеру Посланника Аллаха. Сообщается, что однажды в пасмурный день, когда небо было затянуто тучами, 'Умар вместе с людьми разговаривал, думая, что солнце уже зашло. А потом вдруг выглянуло солнце, и 'Умар сказал: «Это был наш иджтихад, ничего страшного».

Сам 'Умар много постился, но при этом помнил о том, что Посланник Аллаха запретил поститься постоянно, и следил за тем, чтобы люди всегда, кроме рамадана, чередовали пост и его оставление.

'Умар ибн аль-Хаттаб много молился, много постился, каждый год совершал хадж и часто поминал Аллаха. При этом он не любил пустословие и сплетни. Он часто говорил: «Поминайте Аллаха, ибо это исцеление, и не поминайте людей<sup>60</sup>, ибо это — недуг».

'Умар также побуждал людей почитать родителей и не забывать о своих обязанностях перед ними, ибо именно этому учит ислам. Один человек сказал 'Умару ибн аль-Хаттабу: «Моя мать

---

<sup>60</sup> То есть не обсуждайте их во избежание пустословия и сплетен.

так стара, что, куда бы ей ни понадобилось отправиться, я всегда несу её туда на своей спине. Сумел ли я соблюсти её право?» Он ответил: «Нет, потому что она делала для тебя то же самое, желая, чтобы ты жил, а ты делаешь это для неё, желая поскорее расстаться с ней... Однако ты делаешь доброе дело, а Аллах щедро воздаёт и за малое».

'Умар  также следил за торговлей и посещал рынки, чтобы посмотреть, как ведут себя торговцы, и убедиться в том, что они не делают ничего из запрещённого Шариатом.

Поскольку 'Умар  был правителем исламского государства и у него было очень много дел, он поручал кому-то из сподвижников проходить по рынкам вместо него. Например, 'Умар  поручил ас-Саибу ибн Язиду контролировать рынок Медины. А иногда этим занимался по его велению 'Абдаллах ибн 'Утба ибн Мас'уд или кто-то другой.

'Умар ибн аль-Хаттаб  передал, что Посланник Аллаха  сказал: *«Сбывающий товар получит свой удел, а удерживающий товар будет проклят»* [Иbn Маджа].

Поэтому он следил за тем, чтобы торговля велась честно и чтобы торговцы не удерживали товар с целью взвинтить на него цену, из-за чего страдали покупатели, особенно небогатые.

'Умар  говорил: «Пусть не сидит на наших рынках тот, кто не знает, что относится к ростовщичеству». Благодаря неустанному наблюдению 'Умара , а также вере и богообязненности самих торговцев на рынках мусульман в те времена почти не было обмана и не совершалось ничего из того, что запрещено Шариатом.

'Умар  не любил, когда люди сидели без дела. Он побуждал их трудиться и зарабатывать на жизнь своими руками вместо того, чтобы жить на подаяние, обращаться с просьбами к другим и быть обузой для общества.

'Умар ибн аль-Хаттаб  сказал об этом: «Пусть никто из вас не перестаёт прикладывать усилия для того, чтобы получить удел, и не ограничивается словами: «О Аллах, даруй мне удел!» Ведь вы знаете, что небеса не проливают дождей из золота или серебра. Люди получают удел друг от друга».

'Умар ибн аль-Хаттаб  сказал Зайду ибн Масляме, когда тот сажал деревья на принадлежавшей ему земле: «Ты поступаешь правильно. Сделай так, чтобы ты не нуждался в людях, и это будет надёжнее для твоей религии и достойнее в глазах людей» [Их야'. Т. 2. С. 57].

'Умар  также напоминал людям аят:

**Когда же молитва завершится,  
разойдитесь по земле, ищите  
милость Аллаха и часто по-  
минайте Его — быть может, вы  
преуспеете.**

Сура 62 «Собрание», аят 10

فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوْا فِي  
الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ  
وَآدُّمُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ 

Ему нравилось, когда у человека было хорошее ремесло, посредством которого он мог приносить пользу людям и зарабатывать на жизнь.

Сам 'Умар  говорил: «Не сотворил Аллах такой смерти, которая бы желаннее для меня после смерти на пути Аллаха, чем смерть в седле, на котором я странствовал бы по земле в поисках милости Аллаха».

'Умар  помнил соответствующие хадисы Посланника Аллаха  и старался следовать им и воплощать их в своём государстве.

Посланник Аллаха  также побуждал людей трудиться и добывать себе пропитание.

А Сахр ибн Вада'а аль-Гамиди передаёт, что Посланник Аллаха  сказал: «О Аллах, сделай благословенным для моей общины раннее утро» [Таргиг. Т. 2. С. 335]<sup>61</sup>. Сам Сахр учёл сказанное в этом хадисе в своей торговле: он начинал торговать ранним утром и разбогател.

А Ка'б ибн 'Уджра сказал: «Мимо Посланника Аллаха  прошёл один человек, и сподвижники Посланника Аллаха , увидев

<sup>61</sup> В хадисе речь идёт о том, что мусульманам следует рано вставать и трудиться.

выносливость и неутомимость этого человека, сказали: “Если бы это было на пути Аллаха!” Тогда Посланник Аллаха  сказал: “*Если он вышел трудиться, чтобы обеспечить своих маленьких детей, то он — на пути Аллаха. И если он вышел трудиться для того, чтобы обеспечить своих престарелых родителей, то он — на пути Аллаха. И если он вышел трудиться для того, чтобы обеспечить самого себя и тем самым уберечься от запретного, то он — на пути Аллаха. А если он вышел трудиться напоказ людям и гордясь, то он — на пути Шайтана*”<sup>62</sup>.

Абу Хурайра также передаёт, что Посланник Аллаха  сказал: «*Для любого из вас взять верёвку, нарубить дров и принести их на спине, [чтобы продать], — лучше, чем обращаться с просьбами к какому-нибудь человеку, который может дать что-нибудь, а может и отказать*» [Бухари].

Аль-Микдам  передаёт, что Посланник Аллаха  сказал: «*Никто и никогда не ел ничего лучше той еды, на которую он заработал трудом рук своих, и, поистине, пророк Аллаха Да-вид  питался тем, на что он зарабатывал трудом рук своих*» [Бухари].

А когда Пророка  спросили о лучшем способе заработать на жизнь, он ответил: «*Безупречные сделки и работа, которую человек делает своими руками*» [Ахмад].

‘Умар  побуждал тех, кто занимался торговлей, не отказываться от этого занятия, даже если они были достаточно состоятельны, поскольку торговля способствует развитию экономики государства и приносит несомненную пользу людям.

‘Умар  поставилочных дозорных, которые ходили по городу, следили за порядком и заботились о безопасности жителей. Это была первая полиция в исламском государстве. Сам ‘Умар  часто выходил по ночам вместе со своим вольноотпущенником Аслямом, а иногда — с ‘Абд-ар-Рахманом ибн ‘Ауфом, чтобы знать, что происходит в его владениях.

---

<sup>62</sup> Аль-Албани назвал этот хадис достоверным.

'Умар остро ощущал свою ответственность за членов мусульманской общины, предводителем которой он был.

Он помнил слова Посланника Аллаха: «*Каждый из вас — пастырь, и каждый из вас несёт ответственность за свою паству. Имам — пастырь, и он несёт ответственность за свою паству, и мужчина — пастырь для своей семьи, и он несёт ответственность за свою паству, и женщина — пастырь в доме мужа своего, и она несёт ответственность за свою паству, и служа — пастырь для имущества своего хозяина, и он несёт ответственность за свою паству... Каждый из вас — пастырь, и каждый несёт ответственность за свою паству*» [Бухари; Муслим].

В жизнеописании 'Умара ибн аль-Хаттаба можно найти немало удивительных историй, демонстрирующих обострённое чувство ответственности правителя перед Аллахом за свою паству в случае упущений в соблюдении права кого-то из принадлежащих к ней. Вот одна из этих историй. Одна женщина пыталась отнять своего ребёнка от груди, а он кричал и плакал, и когда 'Умар (а женщина не знала, кто перед ней) сказал ей, что не следует делать этого, она сказала: «Я отнимаю его от груди потому, что 'Умар не назначил содержания грудному ребёнку, и я спешу отнять его от груди, чтобы получить для него содержание, полагающееся отнятому от груди, чтобы оно помогло нам справиться с бедностью». 'Умар пошёл, совершил утреннюю молитву и, закончив молиться, сказал: «Горе 'Умару! Сколько детей мусульман погубил он!» — после чего велел объявить людям: «Не спешите отнимать ваших детей от груди. Мы назначаем содержание каждому новорождённому в исламе» [Иbn Са'д. Т. 3. С. 217].

'Умар заботился о нравственности мусульман, а потому следил за тем, чтобы даже сражающиеся на пути Аллаха не покидали свои семьи надолго, поскольку понимал, что жёнам тяжело переносить их отсутствие. Однажды ночью он услышал, как одна женщина в своём доме разговаривает сама с собой, жалуясь на то, как она истосковалась по мужу, который нёс военную службу далеко от города. После этого 'Умар даже обратился к своей

дочери Хафсе с вопросом о том, сколько жена может терпеть отсутствие мужа. Хафса ответила: «Четыре месяца». Тогда Умар велел не задерживать солдата на полях сражения или в военных походах дольше четырёх месяцев и предоставить ему возможность видеться с семьёй.

А когда Умар узнал, что женщины обсуждают одного красивого юношу, жившего в Медине, он вызвал его к себе. У него были красивые волосы, и Умар велел ему сбрить их, чтобы его красота стала менее яркой, однако он от этого стал только красивее. Тогда Умар велел ему носить чалму, но и это не помогло. Он всё равно оставался одним из самых красивых юношей Медины и привлекал к себе взоры. Тогда Умар послал его в Басру, чтобы он не вводил женщин в искушение своей красотой и чтобы там, в гарнизоне, он обучился военному искусству, возмужал и не думал о запретном.

Ат-Табари передаёт со слов Зайда ибн Асляма рассказ его отца: «Однажды я вышел вместе с Умаром ибн аль-Хаттабом на лавовые поля Ваким. Добравшись до Сырара, мы увидели вдалеке огонь. Умар сказал: “Пойдём посмотрим. Возможно, это путники, которым негде переночевать и укрыться от холода”. Мы поспешили к тому месту и увидели женщину с детьми. Они сидели у котла, под которым горел огонь. Услышав, что дети плачут, Умар сказал: “Мир вам, о обладатели света”. Он не хотел говорить “обладатели огня”. Женщина сказала в ответ: “И тебе мир”. Умар спросил: “Могу я подойти?” Она ответила: “Если ты пришёл с добром, то подходи, а иначе — оставь нас”. Он подошёл к ней и спросил: “Что случилось с вами?” Она ответила: “Ночь длинна и холодна”. Он спросил: “А отчего плачут дети?” Женщина ответила: “От голода”. Умар спросил: “А что в этом котле?” Она ответила: “Вода. Так я успокаиваю их, пока они не заснут... Да рассудит Аллах между нами и Умаром». Умар воскликнул: “Да помилует тебя Аллах! Откуда же Умару знать о вас?!” Она сказала: “Он распоряжается нашими делами и не знает о нашем положении?!” После этого Умар повернулся ко мне и сказал: “Пойдём!” Мы поспешили к хранилищу продуктов. Там он

взял мяса и муки и сказал: “Подними мешок и положи мне на спину”. Я сказал: “Я понесу его вместо тебя”. Он повторил свою просьбу дважды или трижды, и каждый раз я говорил: “Я понесу его вместо тебя”. Наконец он сказал: “А сможешь ли ты понести бремя моего греха в Судный день, да лишится тебя твоя мать!?” Тогда я помог ему поднять мешок, и он понёс его, а я последовал за ним. Мы быстро дошли до того места, где сидела женщина с детьми. Он поставил мешок возле неё, затем достал немного муки и сказал: “Сыпь мне, а я буду мешать для тебя”. После этого он принял раздувать огонь под котлом, а у него была большая борода, и я стал глядеть на огонь сквозь его бороду. Когда еда была готова, он снял котёл с огня и сказал: “Дай мне какую-нибудь посуду” — и она подала ему миску. Он положил в неё еду и сказал ей: “Корми их, и я положу вам ещё”. И он наполнял миску до тех пор, пока дети не насытились. После этого 'Умар оставил у неё то, что осталось от муки и мяса, и поднялся, собираясь уходить. Я поднялся вместе с ним. Женщина стала повторять: “Да вознаградит тебя Аллах! Ты намного лучше повелителя верующих!” 'Умар сказал ей: “Говори благое… Когда придёшь к повелителю верующих, ты найдёшь там меня, если будет на то воля Аллаха”. После этого он отошёл от неё и лёг так, как обычно ложатся звери. Я стал говорить ему: “Поистине, у тебя есть другие дела!” — однако он ничего не отвечал мне. Потом я увидел, как дети начали возиться и смеяться. Когда же они устали и уснули, 'Умар поднялся, восхваляя Аллаха, после чего повернулся ко мне и сказал: “О Аслям! Поистине, голод не давал им спать и заставил их плакать, и мне не хотелось уходить, пока я не увижу то, что я увидел”» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 205–206; Бидайа. Т. 7. С. 136].

А однажды ночью 'Умар услышал крики женщины, у которой начались родовые схватки. Он вернулся домой и взял с собой свою жену Умм Кульсум и всё необходимое для родов. Она вошла к роженице и приняла у неё роды, а 'Умар в это время занимался приготовлением еды. Наконец Умм Кульсум вышла и сказала: «О повелитель верующих! Обрадуй своего товарища — у него родился сын». Услышав, как она сказала «повелитель верующих»,

мужчина понял, что им прислуживает сам ‘Умар ибн аль-Хаттаб’, и он отступил назад из благоговейного страха перед ним, однако ‘Умар’ сказал ему: «Не бойся...» — после чего дал жене приготовленную им еду, и она накормила женщину досыта, а оставшуюся еду он отдал её мужу. Затем он покинул его дом, велев ему прийти к нему утром, а когда тот пришёл, он щедро наделил его.

‘Абдаллах ибн Зайд ибн Аслям передаёт со слов своего отца рассказ своего деда: «Однажды ‘Умар’ обходил ночью Медину, а я сопровождал его. Утомившись, он прислонился к стene и вдруг услышал, как какая-то женщина говорит своей дочери: “Доченька, разбавь это молоко водой”<sup>63</sup>. Дочь сказала в ответ: “Но, матушка, разве ты не знаешь, что приказал сегодня повелитель верующих?” Мать спросила: “Что же он приказал, доченька?” Она ответила: “Он послал глашатая объявишь, что запрещено разбавлять молоко водой”. Мать сказала: “Доченька, встань и разбавь это молоко водой, ведь сейчас ‘Умар’ не может тебя видеть”. Девушка возразила: “Я не стану повиноваться ему при людях, а потом ослушиваться его, когда никто не видит”. ‘Умар’ слышал их разговор от начала до конца и сказал: “О Аслям, пойди и узнай, кто эти женщины и есть ли у них кормилец”. Я пошёл и увидел, что девушка незамужняя и живёт с матерью, и в их доме нет мужчины. Я пришёл к ‘Умару’ и сообщил ему о том, что узнал. Он позвал своих сыновей и спросил: “Кто-нибудь из вас хочет жениться? Если бы я хотел жениться, я бы сам женился на этой девушке, и она не досталась бы ни одному из вас”. ‘Абдаллах сказал: “У меня уже есть жена”. ‘Абд-ар-Рахман тоже сказал: “У меня уже есть жена”. А ‘Асым сказал: “У меня нет жены. Жените меня!” Тогда ‘Умар’ послал к девушке. Она вышла замуж за ‘Асыма и родила ему дочь, а её дочь родила ‘Умара ибн ‘Абд-аль-‘Азиза”.

Так ‘Умар ибн аль-Хаттаб’ следил за порядком в городе и навещал свою паству, чувствуя себе ответственным за неё перед Всевышним Аллахом.

---

<sup>63</sup> Речь идёт о молоке, приготовленном для продажи.

Жалость и забота 'Умара ─ распространялись не только на людей, но и на животных.

Он строго порицал тех, кто изнурял своих верховых и вьючных животных непосильной работой, скудно кормил их и плохо ухаживал за ними.

Он собственными руками покрывал дёгтем заболевших паршой верблюдов, собранных в качестве закята.

Однажды 'Умару ─ захотелось рыбы, и его слуга Ярфа' поехал за ней. Когда он вернулся, 'Умар ─ увидел, что верблюдица, на которой ездил слуга, покрыта потом и измучена, и сказал: «Живое существо пострадало из-за желаний 'Умара... Клянусь Аллахом, не станет 'Умар ─ есть эту рыбу!»

Во времена 'Умара ─ произошло небольшое землетрясение. Он сказал людям: «О люди, это землетрясение произошло по причине ваших деяний. Клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, если оно повторится, я больше не буду жить здесь с вами!»

## Глава четвёртая

### Забота 'Умара ибн аль-Хаттаба об учёных и проповедниках и его внимание к знанию

#### § 1. Внимание 'Умара ибн аль-Хаттаба к знанию

Знание — одна из главных опор исламской общины, без которых она не может существовать. В Коране мы находим множество аятов, в которых Всевышний Аллах велит людям приобретать знания и читать: «Читай! Во имя Господа твоего, Который сотворил...» (сура 96 «Ступок крови», аят 1).

В Коране знание упоминается как антоним неверия, которое есть невежество и заблуждение.

Всевышний Аллах сказал:

**Неужели тот, кто смиренно проводит ночные часы, падая ниц и стоя, страшась Последней жизни и надеясь на милость своего Господа, равен неверующему? Скажи: «Неужели равны те, которые знают, и те, которые не знают?» Воистину, поминают назидание только обладающие разумом.**

Сура 39 «Толпы», аят 9

أَمْنَ هُوَ قَنِيتُ إِنَّهُ لَلَّيْلُ سَاجِدًا  
وَقَائِمًا تَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ  
رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ  
يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا  
يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ 

Всевышний Аллах велел Своему Посланнику ﷺ просить увеличения полезного знания: «**Скажи: “Господи, добавь мне знания”**» (сурा 20 «Та Ха», аят 114).

Сподвижники Посланника Аллаха ﷺ понимали, что знание, а также правильное понимание религии становится причиной для побед и содействия Всевышнего. Поэтому они старались изучать Книгу Всевышнего и Сунну Его Посланника и хорошо разбирались в нормах Шариата.

Известно, что Посланник Аллаха ﷺ обращался к Всевышнему Аллаху с такой мольбой: «**О Аллах, поистине, я прошу у Тебя защиты от бесполезного знания, несмиренного сердца, ненасытной души и безответной мольбы**» [Муслим].

'Умар ﷺ обладал большими знаниями, его понимание религии было очень глубоким, и во многом благодаря своим знаниям 'Умар ﷺ стал достойным правителем мусульман. Он побуждал верующих к приобретению знаний и сам пополнял свои знания на протяжении всей жизни. 'Умар ﷺ превратил Медину в центр фикха и фетв. Она стала школой, выпускники которой становились наместниками и судьями. Он направил некоторых сподвижников в открытые для ислама земли, чтобы организовать процесс обучения и просвещения местных жителей, благодаря чему они могли получать ответы на свои вопросы и познавать религию.

'Умар ﷺ уделял большое внимание Сунне Посланника Аллаха ﷺ и всегда проверял достоверность хадисов, которые ему приходилось слышать, чтобы не допустить наговоров на Посланника Аллаха ﷺ.

Абу Муса рассказывает: «Однажды я пришёл к 'Умару ﷺ и трижды попросил разрешения войти, однако мне никто не открыл. После этого я ушёл. Потом 'Умар ﷺ послал за мной и сказал: «О раб Аллаха! Неужели ты не мог подождать и постоять немного у моих дверей? Ведь ты знаешь, что люди, приходящие к тебе, также вынуждены порой ждать, стоя у твоих дверей». Я сказал: «Но ведь я трижды попросил разрешения войти, однако мне никто не открыл, и тогда я ушёл, потому что нам было велено поступать именно так». 'Умар ﷺ спросил: «От кого ты слышал

это?» Я ответил: «Я слышал это от Пророка ﷺ». 'Умар воскликнул: «Неужели ты слышал от Пророка ﷺ то, чего не слышали мы?! Если ты не предоставишь мне подтверждение твоих слов, я неизменно подвергну тебя наказанию!» Тогда я направился к ансарам, которые сидели в мечети, и спросил их об этом. Они воскликнули: «Неужели кто-то сомневается в этом?!» Тогда я передал им сказанное 'Умаром ﷺ. Они сказали в ответ: «С тобой пойдёт самый младший из нас». И со мной отправился Абу Са'ид аль-Худри<sup>64</sup>. Когда мы пришли к 'Умару ﷺ, он сказал ему: «Однажды мы вышли вместе с Пророком ﷺ, который направлялся к Са'ду ибн 'Убаде. Подойдя к его дому, Пророк ﷺ произнёс слова приветствия, однако никто не разрешил ему войти. Тогда он произнёс слова приветствия во второй раз, а затем и в третий, однако никто так и не открыл ему. Тогда он сказал: *Мы сделали всё, что должны были*. После этого он пошёл прочь, однако Са'д нагнал его и сказал: *О Посланник Аллаха! Клянусь Тем, Кто послал тебя с Истиной, каждый раз, когда ты произносил слова приветствия, я слышал тебя и отвечал на твоё приветствие...* Однако я желал, чтобы ты обратился ко мне и членам моей семьи с приветствием как можно больше раз». Я сказал: «Вот видишь, клянусь Аллахом, я честно передал хадис Посланника Аллаха ﷺ. 'Умар ﷺ сказал: «Конечно... Просто я хотел удостовериться»» [Бухари].

А в версии Муслима 'Умар ﷺ сказал, выслушав хадис: «Я не слышал этого от Посланника Аллаха ﷺ.... Отвлекли меня сделки на рынках!»

'Умар ﷺ была свойственна любознательность, и он задавал вопросы Посланнику Аллаха ﷺ, а после его кончины — его ближайшим сподвижникам.

'Умар ﷺ говорил: «Порой выходит человек из дома с бременем грехов размером с горы Тихамы, а услышав знание, он, убоявшись, раскаивается, прекращает грешить и приходит домой уже без единого греха, так что не покидайте собрания учёных!»

---

<sup>64</sup> Или это был Абу Мас'уд.

'Умар также говорил: «Человек не станет учёным до тех пор, пока не перестанет завидовать тому, кто выше его, и презрительно относиться к тому, кто ниже его, а также брать плату за свой труд».

Он также сказал: «Знание может и не принести пользы, но в любом случае не повредит».

Он также сказал: «Смерть тысячи поклоняющихся [без знания] — меньшая беда, чем смерть одного учёного, знающего, что Аллах разрешил, а что запретил».

Он также говорил: «Приобретайте знания, обучайте людей и учитесь достоинству и спокойствию. Будьте скромными по отношению к тем, от кого вы перенимаете знание, и по отношению к тем, кто перенимает знание от вас».

'Умар ибн аль-Хаттаб также предупреждал: «Разрушает ислам ошибка учёного...»

Пятничные проповеди, которые произносил 'Умар, были очень содержательными, увеличивая веру собравшихся и добавляя им знания, смирения и богобоязненности. В своих проповедях 'Умар не только наставлял людей и увещевал их, но и побуждал к одобряемому и удерживал от порицаемого. Он предостерегал от пороков и всего того, что запретил Всеышний Аллах, указывал на благое и поощрял исполнение велений Аллаха.

Речи 'Умара всегда дышали искренней верой, богобоязненностью, смирением перед Всеышним и упнованием на Него.

'Умар сказал: «Кто хранит свой секрет, тот имеет выбор, а кто ставит себя в сомнительное положение, пусть не упрекает того, кто подумает о нём дурное. И не думай плохо о словах брата своего, если им можно найти хорошее объяснение, и думай о брате своём хорошо до тех пор, пока это возможно, и не клянись много, а иначе Аллах унизит тебя. И если брат твой ослушивается Аллаха в своём отношении к тебе, то лучшим воздаянием ему будет, если ты будешь покорен Аллаху в своём отношении к нему. Ищи истинных братьев по вере, обществом которых ты мог бы наслаждаться. Они — украшение в благополучные дни и поддержка в дни испытаний».

То есть до тех пор, пока человек никому не открыл свой секрет, он распоряжается им и может открыть его кому-нибудь, а может утаить. А если он уже открыл его кому-то, то, даже если он вдруг поймёт, что не стоило этого делать, он уже не сможет повернуть время вспять.

Человек должен заботиться о своей репутации и избегать слов и поступков, которые могут бросить на неё тень. Если же он попадает в такую ситуацию, когда очевидно, что его поведение могут неправильно истолковать, он должен поспешить объяснить людям истинное положение вещей, чтобы они не подумали о нём ничего дурного. Именно так поступал Посланник Аллаха ﷺ.

Сафия бинт Хуайй ﷺ сказала: «Однажды ночью, когда Посланник Аллаха ﷺ неотлучно пребывал в мечети, я пришла навестить его. Поговорив с ним немного, я поднялась, чтобы пойти домой. Посланник Аллаха ﷺ поднялся вместе со мной, чтобы проводить меня. Мимо проходили двое ансаров, которые ускорили шаги, увидев Посланника Аллаха ﷺ. Посланник Аллаха ﷺ сказал им: *«Не спешите, это ведь Сафия бинт Хуайй!»*<sup>65</sup> Они воскликнули: «Преславен Аллах, о Посланник Аллаха!»<sup>66</sup> Тогда Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Поистине, Шайтан течёт в человеке подобно крови, и, поистине, я побоялся, что он сможет внушить вашим сердцам что-нибудь дурное»*.

Что же касается истинных братьев по вере, то 'Умара ﷺ окружали именно такие люди. Потому что богообязненность, как известно, ищет богообязненность. Ближайшее окружение 'Умара ﷺ на протяжении всего периода его правления составляли благородные сподвижники Посланника Аллаха ﷺ, которые были лучшими людьми после пророков.

<sup>65</sup> Посланник Аллаха ﷺ сказал это, чтобы сподвижники не подумали, что он идёт по улице с посторонней женщиной. Он беспокоился о них, потому что, если бы они подумали дурное о Посланнике Всевышнего ﷺ, они стали бы неверующими.

<sup>66</sup> Они хотели сказать, что и так не думали о Посланнике Аллаха ﷺ ничего плохого.

[39] Абу Бакр 'Абдаллах ибн аз-Зубайр ибн аль-'Аввам аль-Кураши аль-Асади — один из доблестных воинов племени курайш. Первый новорождённый в Медине после переселения. Участвовал в за-воевании Африки во времена 'Усмана. Стал халифом в 64 г. х. Правил Египтом, Хиджазом, Йеменом, Хорасаном, Ираком и большей частью Шама. Противостояние между ним и бану 'Умайя закончилось убийством 'Абдаллаха в 73 г. х. Его правление продолжалось девять лет.

[40] 'Имран ибн Хусайн ибн 'Убайд Абу Нуджайд аль-Хузи — один из учёных сподвижников. Передавал хадисы Посланника Аллаха. Принял ислам в год похода на Хайбар (в 7 г. х.). Участвовал в за-воевании Мекки. 'Умар послал его к жителям Басры, чтобы он обучал их религии. Зияд назначил его судьёй Басры. Умер в Басре в 52 г. х. Был одним из тех, кто отказался участвовать в битве при Сыфтине.

[41] Абу аль-Валид 'Убада ибн ас-Самит ибн Кайс аль-Ансари аль-Хазраджи. Один

В Медине было 130 сподвижников, обладавших большими знаниями и способных давать фетвы по различным вопросам.

Среди них — сам 'Умар, 'Али, Ибн Мас'уд, 'Аиша, Зайд ибн Сабит, Ибн 'Аббас, Ибн 'Умар и другие. Упомянутые сподвижники передавали от Посланника Аллаха много хадисов, и знания от них успело перенять множество людей. Такие сподвижники, как Абу Бакр, Умм Саляма, Анас ибн Малик, Абу Хурайра, 'Усман ибн 'Аффан, 'Абдаллах ибн аз-Зубайр<sup>[39]</sup>, Абу Муса аль-Аш'ари, Са'д ибн Абу Ваккас, Джабир ибн 'Абдаллах, Mu'az ибн Джабаль, Тальха, аз-Зубайр, 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф, 'Имран ибн аль-Хусайн<sup>[40]</sup> и 'Убада ибн ас-Самит<sup>[41]</sup> были менее активны в этом отношении и дали меньше фетв.

'Умар занимал людей полезным делом. Хорошо знавшие Коран обучали людей, имеющие военный опыт участвовали в военных походах и открывали для ислама новые земли. Знавшие толк в торговле вели торговлю, развивая и поддерживая экономику исламского государства. 'Умар следовал принципу «нужный человек в нужном месте», благодаря чему деятельность мусульманской общины была плодотворной.

Медина занимала особое место среди городов исламского государства по многим причинам.

1. Медина — место ниспослания Откровения и колыбель Шариата, и её положение и достоинства никто не оспаривал на протяжении всего периода правления праведных халифов.

2. Медина была местом проживания сподвижников и факихов, в том числе и 'Умара.

3. После убийства 'Усмана в 35 году хиджры 'Али, прия к власти, перебрался в Куфу, однако Медина по-прежнему оставалась центром знания и фикха, поскольку большинство сподвижников оставались там и среди них были долгожители.

4. Мазхаб старших последователей сподвижников (*таби'ун* — تابعون) также сформировался в Медине, а семья известнейших факихов, не имевших равных, жили в Медине.

5. Младшие последователи сподвижников, дожившие до первой половины II века хиджры, — Ибн Шихаб аз-Зухри, Нафи‘ ибн Аслям, Яхъя ибн Са‘ид аль-Ансари и другие — жили в Медине.

6. Затем настала эпоха имама Малика, который был последователем последователей сподвижников и также жил в Медине. Он обладал обширными познаниями в религии, поскольку перенимал знания от старших и младших последователей сподвижников.

В Медину приезжали искатели знания со всех концов света. А некоторых сподвижников 'Умар  отправил в другие области исламского государства, чтобы они обучали людей и давали фетвы. В Ирак отправились Ибн Мас‘уд, Хузайфа ибн аль-Яман, 'Аммар ибн Ясир, 'Имран ибн Хусайн, Сальман аль-Фариси и другие. В Шам отправились Mu‘az ибн Джабаль, 'Убада ибн ас-Самит, Абу ад-Дарда, Биляль и другие. А с 'Умаром  в Медине остались 'Усман, 'Али, 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф, Убайй ибн Ка‘б, Мухаммад ибн Масляма, Зайд ибн Сабит и другие. И даже самый знающий из сподвижников, отправивших-

из тех, кто присягнул в 'Акабе. Участвовал в битве при Бадре и во всех остальных битвах. Абу 'Убайда назначил его правителем Хомса. Принимал участие в завоевании Египта. Передал много хадисов Посланника Аллаха  . Один из тех, кто собирал Коран при жизни Посланника Аллаха  . Жил в Палестине, обучая верующих Корану. Известны истории, в которых фигурируют он и Mu‘авия. Они указывают на выдающийся ум и практическую сметку 'Убады. Умер в Рамле в 34 г. х. Согласно другой версии, он дожил до правления Mu‘авии и умер в 45 г. х.

ся в Ирак, Ибн Мас'уд, давал фетвы в Ираке, а потом приезжал в Медину, чтобы задать вопрос сподвижникам, жившим в Медине. И не раз бывало так, что, послушав их, он менял своё мнение и, возвращаясь, давал другую фетву, более точную.

Жители остальных областей (за исключением Куфы) следовали в вопросах религии за жителями Медины, не считая себя достойными самостоятельно выносить фетвы, хотя в этих областях были свои учёные, например аль-Авзा�'i в Шаме, аль-Лейс ibn Са'д в Египте, Айюб и Хаммад ibn Зайд в Басре и так далее. Все они следовали за учёными Медины.

Главной причиной того, что при 'Умаре Медина стала центром религиозного знания, была личность самого 'Умара, о котором Посланник Аллаха сказал, что это человек, вдохновляемый Всевышним, засвидетельствовав таким образом глубочайшее понимание религии и обширные знания 'Умара.

**Школа Мекки.** В Мекке тоже были свои учёные и сформировалась своя школа. Во времена сподвижников в Мекке было мало обладавших знанием, однако в эпоху их последователей число учёных значительно увеличилось. Взошла звезда Ибн Абу Наджиха и Ибн Джурайджа. Главным учёным Мекки был, вне всякого сомнения, величайший знаток Корана в мусульманской общине — Ибн 'Аббас, который развивал науку толкования Корана (*тафсир* — تفسير), прикладывая для этого огромные усилия. В возведении самого Ибн 'Аббаса несомненно сыграла важную роль мольба, с которой обратился за него в своё время Посланник Аллаха, прося Всевышнего даровать ему знание и научить его толкованию Корана. К тому же он учился и ближайших сподвижников Посланника Аллаха. Он не только много знал, но и умел извлекать нормы Шариата из аятов и хадисов. Стоит отметить также, что он прожил долгую жизнь, что позволило очень многим людям перенять у него ту или иную часть его знаний. И наконец, Ибн 'Аббас был одним из приближённых 'Умара, который советовался с ним и прислушивался к его мнению даже тогда, когда Ибн 'Аббас был ещё совсем юным. Ибн 'Аббас был прекрасно воспитан и обладал удивительной скромностью: если на собрании присутствовали

люди старше его, он не позволял себе говорить, не спросив у них разрешения. Остальные сподвижники признавали его достоинства, его знания и острый ум и соглашались с его мнением.

**Школа Медины.** Самым известным из учёных Медины, посвятившим свою жизнь приобретению и передаче полезного знания, был Зайд ибн Сабит, о котором сам Посланник Аллаха ﷺ сказал, что он лучше всех разбирается в нормах Шариата, касающихся наследования. У него было шесть наиболее известных учеников из числа последователей сподвижников. Если же говорить о тех, кто встречался с ним, то это Са'ид ибн аль-Мусайяб, Кабиса ибн Зуайб, 'Урва ибн аз-Зубайр, Хариджа ибн Зайд, Абан ибн 'Усман и Сулейман ибн Ясар.

Мединская школа оказала заметное влияние на все остальные школы.

**Школа Басры.** Основателем Басры был 'Утба ибн Газван<sup>[42]</sup>, который составил план будущего города в 14 году хиджры, хотя имеются и другие версии. Басра появилась на три года раньше Куфы. Там жили многие сподвижники, в том числе Абу Муса аль-Аш'ари, 'Имран ибн Хусайн и Анас ибн Малик. Абу Муса, как мы знаем, прибыл в Мекку, принял ислам и сначала переселился в Эфиопию. Впоследствии он стал одним из самых знающих сподвижников. Он поселился в Басре и передавал там свои знания. 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ поддерживал связь с Абу Мусой и вёл переписку с ним. У Абу Мусы было множество достоинств, в том числе богообоязненность, благородство души, стыдливость, скромность и любовь к поклонению, а также равнодушие

[42] Абу 'Абдаллах 'Утба ибн Газван ибн Джабир аль-Хариси аль-Мазини — сподвижник. Рано принял ислам. Совершил два переселения и участвовал в битве при Бадре, а также в сражении при Кадисии вместе с Са'идом. 'Умар ﷺ назначил его правителем Басры, и он распланировал и отстроил её. Участвовал в завоеваниях. Умер в 17 г. х.

к мирским благам. Он давал фетвы и был искусным чтецом Корана, а также судьёй. Абу Муса не только приобретал знания, но и прикладывал немалые усилия для его распространения. Он обучал людей даже во время своего участия в военных походах, используя для этого каждую свободную минуту.

'Умар и другие сподвижники любили слушать, как он читает Коран, поскольку он обладал очень красивым голосом. Помимо Книги Аллаха, Абу Муса хорошо знал Сунну и передавал хадисы Посланника Аллаха.

Анас ибн Малик, сын благородной сподвижницы Умм Суляйм<sup>[43]</sup>, также жил в Басре. Он был слугой Посланника Аллаха в течение десяти лет и гордился этим. Когда Посланник Аллаха умер, Анасу было всего двадцать лет. В своё время Посланник Аллаха обратился к Всевышнему с мольбой за него, прося даровать ему богатство, детей и долгую жизнь. Как известно, мольбы Посланника Аллаха не оставались без ответа, и Анас действительно разбогател, имел много детей и прожил долгую жизнь.

Анас передал 2 286 хадисов, многие из которых приводятся в «Сахихах» аль-Бухари и Муслима. Он был учителем и наставником величайших учёных из числа последователей сподвижников, таких как аль-Хасан аль-Басри, Сулейман ат-Тайми, Сабит аль-Банати, аз-Зухри, Раби' ибн Абу 'Абд-ар-Рахман, Ибрахим ибн Майсар, Яхъя ибн Са'ид аль-Ансари, Мухаммад ибн Сирин, Са'ид ибн Джубайр, Катада и других. Анас был щедрым и великодушным и любил своих учеников.

[43] Умм Суляйм — одна из самых славных сподвижниц. Она обладала многочисленными достоинствами и заслугами. Скончалась во времена правления 'Усмана ибн 'Аффана.

**Школа Куфы.** В Куфе поселились триста сподвижников из числа тех, кто в своё время приносил клятву под деревом, а также семьдесят участников битвы при Бадре. 'Умар , отправляя в Куфу некоторых сподвижников, в том числе и Ибн Мас'уда, велел им уделить больше внимания Корану и не перегружать местных жителей хадисами, чтобы не возникло путаницы. 'Умар всегда ставил на первое место Коран, и даже когда он решил записывать Сунну и посоветовался относительно этого со сподвижниками, которые одобрили его идею, он целый месяц обращался к Все-вышнему с мольбой (*истихара*)<sup>[44]</sup>, а потом отказался от своей первоначальной идеи, сказав: «Я хотел записывать Сунну, однако вспомнил о людях, которые жили до вас и увлеклись книгами своих учёных, забросив Писание Всевышнего. Клянусь Аллахом, я никогда не стану смешивать Книгу Аллаха ни с чем!» 'Умар считал, что важнее всего обучать людей Корану, чтобы они заучивали его наизусть и хорошо знали и понимали его.

Ибн Мас'уд трудился много лет ради того, чтобы сформировать поколение верующих, глубоко понимающих религию, и преуспел в этом. Зайд ибн Вахб рассказывал: «Однажды, когда я сидел у 'Умара , к нему пришёл очень худой, тщедушный человек, и, когда 'Умар посмотрел на него, лицо его просияло и он сказал: «Сосуд, наполненный знанием! Сосуд, наполненный знанием! Сосуд, наполненный знанием!» И оказалось, что это — Ибн Мас'уд».

Последователи куфийской школы оставались верными своему учителю даже после

[44] Посланник Аллаха сказал: «Когда кто-нибудь из вас захочет сделать что-либо, пусть совершил дополнительную молитву в два рак'ата, а потом скажет: «О Аллах, я прошу Тебя помочь мне Твоим знанием, и прошу Тебя придать мне сил Твоим могуществом, и прошу Тебя оказать мне великую милость, ибо, поистине, Ты можешь, а я не могу, Ты знаешь, а я не знаю, и Тебе известно всё о скрытом! О Аллах, если знаешь Ты, что это дело (здесь называется дело, относительно которого читается истихара) станет благом для моей религии, для моей жизни и для исхода моих дел, то предопределели его мне, облегчи его для меня и ниспошли мне Своё благословение в этом. Если же Ты знаешь, что это дело окажется злом для моей религии, для моей жизни и для исхода моих дел, то отврати его от меня, отврати меня от него и предопределели мне благо, где бы оно ни было, а потом приведи меня к удовлетворённости им».

его кончины. На самого Ибн Мас'уда знания 'Умара оказали большое влияние. Он отказывался от своего мнения ради мнения 'Умара и говорил: «Если знания 'Умара положить на одну чашу весов, а знания всех обитателей земли — на другую, знания 'Умара перевесят».

Ибн Мас'уд был очень скромным, и сам он говорил о себе: «Клянусь Аллахом, я научился читать более семидесяти сур непосредственно у Посланника Аллаха, и, клянусь Аллахом, сподвижникам Пророка известно, что я отношусь к числу лучших знатоков Книги Аллаха среди них, но тем не менее я не лучший из них» [Бухари].

Когда 'Умару сказали, что есть человек, который пишет свитки Корана, не списывая его с мусхафа, то есть делает это по памяти, 'Умар сначала разгневался. Но когда ему сообщили, что это Ибн Мас'уд, он сказал: «Я думаю, что не осталось на земле мусульманина, который имел бы больше прав на это, чем он!»

Ибн Мас'уд оставил после себя учеников, которые получили известность. Это 'Алькама ибн Кайс, Масрук ибн аль-Аджда, 'Убайда ас-Сальмани, Абу Майсара ибн Шурахбиль, аль-Асвад ибн Язид и Мурра аль-Хамадани.

**Школа Шама.** После того как Шам был открыт для ислама, Язид ибн Абу Суфьян<sup>[45]</sup> написал 'Умару, что жителей Шама очень много и они нуждаются в человеке, который обучал бы их Корану и просвещал их в вопросах религии. 'Умар послал в Шам Му'аза ибн Джабала, 'Убаду ибн ас-Самита и Абу ад-Дарду. При этом 'Умар велел

[45] Абу Халид Язид ибн Абу Суфьян Сахр ибн Харб аль-Умави — сподвижник, предводитель и доблестный воин бану 'Умайя. Брат Му'авии. Принял ислам в день взятия Мекки, и Пророк поручил ему собирать закят базну Фирас. Абу Бакр отправил его завоёвывать Шам. 'Умар назначил его правителем Палестины, а потом Дамаска. Завоеватель Кайсарийи. Отличился во времена завоевания Шама. Скончался во время эпидемии 18 г. х.

им выбирать из числа жителей Шама тех, кто обладает хорошей памятью и быстро учится, чтобы потом они обучали людей. 'Умар  также велел им разделиться и одному отправиться в Хомс, второму — в Дамаск, а третьему — в Палестину. У них было множество учеников.

Абу Идрис аль-Хауляни сказал: «Как-то раз, войдя в мечеть Дамаска, я увидел молодого человека с белыми зубами и красивой улыбкой. Его окружали люди, которые обращались к нему, когда расходились во мнениях, и в дальнейшем опирались на то, что считал правильным он. Я стал расспрашивать о нём, и мне сказали: “Это Му‘аз ибн Джабаль”. На следующий день я отправился в мечеть пораньше, но оказалось, что он опередил меня и уже совершил молитву. Я подождал, а когда он закончил молиться, я подошёл к нему спереди, поприветствовал его и сказал: “Клянусь Аллахом, поистине, я люблю тебя ради Аллаха!” Он спросил: “Клянёшься, что ради Аллаха?” — и я ответил: “Клянусь, что ради Аллаха!” Он ещё раз спросил: “Клянёшься, что ради Аллаха?” — и я снова ответил: “Клянусь!” Тогда он потянул меня к себе за края моего плаща и сказал: “Радуйся же, ибо, поистине, я слышал, как Посланник Аллаха  сказал: *‘Я обязательно полюблю тех людей, которые любят друг друга ради Меня, встречаются ради Меня, навещают друг друга ради Меня и ничего не жалеют ради Меня!’*”» [Муватта’].

'Умар  часто обращался за советом к Му‘азу, который глубоко понимал религию, и советовал людям обращаться к нему по вопросам фикха.

Му‘аз оставался в Шаме до самой своей смерти во время эпидемии чумы в Амавасе. Когда он заболел, его товарищи стали плакать. Он спросил: «Почему вы плачете?» Они ответили: «Мы оплакиваем знание, которое умрёт вместе с тобой». Му‘аз сказал: «Знание и вера никуда не денутся до самого Судного дня, и кто будет искать их, тот найдёт их в Коране и Сунне».

Абу ад-Дарда не только учил людей Корану и Сунне, но и обращался к ним с проникновенными проповедями, наставляя и увещевая их. Однажды он сказал: «О жители Шама! Почему вы

собираете то, что потом не едите, и строите то, в чём потом не живёте, и мечтаете о недостижимом? Поистине, ‘адиты и самудяне заполнили всё пространство между Бусрой и Аденом имуществом, скотом и сыновьями, а кто сейчас согласится купить у меня то, что они оставили, хотя бы за два дирхема?..»

‘Убада ибн ас-Самит был первым судьёй в Палестине. Ему принадлежат знаменитые слова: «Поистине, у мира этого есть сыны и у мира вечного есть сыны, так будьте же сынами мира вечного и не будьте сынами мира этого, ибо каждый следует за тем, чьим сыном он является».

Эти три человека были основателями школы Шама, и у них было много учеников, самые известные из которых — ‘Аизаллах ибн ‘Абдаллах Абу Идрис аль-Хауляни и Макхуль ибн ‘Абдаллах ад-Димашки.

**Школа Египта.** В войске ‘Амра ибн аль-‘Аса, которое открыло Египет для ислама, было много сподвижников, однако наибольшее влияние на египетскую школу оказал ‘Укба ибн ‘Амир<sup>[46]</sup>. Самым известным из его учеников, который также учился у ‘Амра ибн аль-‘Аса, был Абу аль-Хайр Муршид ибн ‘Абдаллах аль-Язани.

В Шаме процесс обучения был более централизованным, поскольку ‘Умар  велел построить в каждом городе Шама по одной мечети и не строить мечетей для племён, которые жили за пределами городов, тогда как жителям Басры, Куфы и Египта он велел строить мечети и для подобных племён, и они совершили все молитвы, за исключением пятничной, в своих мечетях.

[46] ‘Укба ибн ‘Амир ибн ‘Иса ибн Малик аль-Джухани — сподвижник. В битве при Сыффине сражался на стороне Mu‘авии. Вместе с ‘Амром ибн аль-‘Асом участвовал в завоевании Египта и был его правителем. Командовал войсками во время морского похода. Был отважным воином, поэтом и чтецом Корана, хорошо знал религию. Один из собиравших Коран. Умер в Египте в 58 г. х.

Во времена 'Умара число мечетей в исламском государстве, в которых совершалась пятничная молитва, достигло двенадцати тысяч.

'Умар заботился о том, чтобы процесс обучения религиозным наукам в его государстве был организован как можно лучше. Он даже написал некоторым из своих наместников, что самые лучшие ученики должны получать поощрительные призы. Он также поощрял изучение арабского языка. В эпоху 'Умара резко возросло число грамотных людей.

'Умар стремился к тому, чтобы всё в его государстве делалось наилучшим образом. Он не любил нерадивости и лени. Он не только создал систему образования, но и успешно решал экономические, политические, финансовые и военные вопросы и создавал соответствующие государственные аппараты.

'Умар также уделял внимание поэзии и поощрял талантливых поэтов. Он сам не только слушал стихи, но и исправлял и улучшал их. Он хорошо разбирался в поэзии, поскольку с детства интересовался ею и был обучен грамоте, и сам сочинял стихи, хотя это и не относилось к числу его основных занятий. 'Умар любил хорошие стихи, наполненные мудростью, смягчающие сердца, увеличивающие веру и богообоязненность, побуждающие к благому и удерживающие от дурного, воспевающие добродетели и осуждающие пороки.

## Глава пятая

# Благоустройство городов и решение административных вопросов

### § 1. Благоустройство городов

‘Умар расширил мечеть Посланника Аллаха в Медине, в результате чего дом аль-‘Аббаса ибн ‘Абд-аль-Мутталиба стал частью мечети. Она была отстроена заново, теперь уже из кирпича. В мечети была сделана хорошая крыша, чтобы уберечь молящихся от дождя. ‘Умар запретил украшать стены мечети красными или жёлтыми узорами, чтобы они не отвлекали людей во время молитвы. Он также велел засыпать пол мечети, который раньше был земляным, мелкими камешками.

‘Умар произвёл небольшие изменения в Заповедной мечети в Мекке. Он выкупил дома, стоявшие вокруг мечети, велел снести их и расширить мечеть. Он также перенёс место стояния Ибрахима, которое находилось у самой Каабы, на то место, где мы видим его сейчас, для удобства молящихся. Во времена невежества покров Каабы был сшит из кож, а ‘Умар велел шить его сначала из йеменских одежд, а потом из тонкой белой ткани, которую привозили из Египта.

Во времена ‘Умара были построены большие (соборные) мечети в новых крупных городах — Куфе, Басре и Фустате.

‘Умар также улучшил старые дороги и проложил новые, чтобы облегчить сообщение между различными областями исламского государства. Он также создал хранилище муки, савика<sup>67</sup>,

---

<sup>67</sup> Савик — походная еда быстрого приготовления. Её основа — пшеничная или ячменная крупа, проваренная с жиром, мёдом или финиками.

фиников, изюма и других продуктов. Это хранилище находилось между Меккой и Мединой, и из него могли получать помощь путники, а также люди, попавшие в чрезвычайную ситуацию и те, кто оказался далеко от родных мест, не имея средств и пропитания.

Забота ‘Умара  о хорошем состоянии дорог проявилась даже в текстах мирных договоров, которые он заключал с жителями открытых для ислама земель.

Когда жители одной из областей попросили мира и мусульмане согласились заключить мирный договор, Хузайфа написал им следующее послание: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Хузайфа ибн аль-Яман предоставляет жителям Мах-Данияра безопасность, гарантирует им неприкосновенность их жизней и имущества и сохраняет за ними их земли. Они не обязаны отрекаться от своей религии и имеют право жить по своим законам. Они имеют право на защиту до тех пор, пока будут ежегодно выплачивать джизью наместнику мусульман. Джизью обязан выплачивать каждый взрослый мужчина в соответствии со своими возможностями. Им ничто не угрожает до тех пор, пока они будут выплачивать джизью, помогать путникам, поддерживать в порядке дороги и принимать у себя проходящих мимо воинов-мусульман, оказывая им гостеприимство в течение одного дня и одной ночи, и будут честны и верны договору. Если же они поступят вероломно и нарушают договор, то перестанут быть землями и лишатся нашей защиты».

Аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амр, Ну‘айм ибн Мукаррин и Сувайд ибн Мукаррин выступили свидетелями договора. Договор был заключён в месяце мухаррам.

Таким образом, жители каждой области должны были следить за состоянием дорог в своей области. По велению ‘Умара  были построены мосты и переправы. Были также проложены каналы для удобства торгового сообщения.

Поскольку в эпоху ‘Умара  мусульмане постоянно открывали для ислама новые земли, возникла необходимость в гарнизонах и военных городках. Поселения воинов вскоре превратились в крупные города с рынками и мечетями. Такими городами были Басра, Куфа, Мосул, Фустат, Гиза. При каждом городе было паст-

бище для коней и верблюдов воинов. Перебираясь в эти города, воины забирали с собой свои семьи.

'Умар велел строить новые города так, чтобы из них можно было легко добраться до Медины, то есть чтобы путь не препрятствовали реки и моря, потому что в те времена у арабов было очень мало опыта в передвижении по воде и судостроении, однако позже, когда мусульмане набрались опыта, 'Умар разрешил использовать водный транспорт.

Строительство новых городов было жизненно необходимым, поскольку для воинов, отправлявшихся в военные походы за сотни миль от Медины, было очень трудно каждый раз после похода в отдалённые области добираться до Медины.

В новых городах люди жили в полном соответствии с законами ислама, совершали молитвы и другие обряды поклонения.

Басра была основана почти одновременно с Куфой. Она расположена недалеко от Шатт-аль-Араб в месте слияния Тигра и Евфрата. Басру основал 'Утба ибн Газван по велению 'Умара, и она стала вторым административным центром Ирака. 'Умар разделил Ирак на две части: Верхний Ирак и Нижний Ирак. Центром Верхнего Ирака стала Куфа, а его наместником — Са'д. Центром Нижнего Ирака стала Басра, а его наместником — 'Утба. К Куфе относились следующие области, ранее принадлежавшие персам и завоёванные мусульманами: Баб, Азербайджан, Хамадан, Рей, Исфахан, Мах, Мосул, Киркисийя. Это были северные области. А к Басре относились Хорасан, Сиджистан, Мукран, Керман, Фарс и Ахваз.

При планировании будущих городов 'Умар следовал следующим принципам.

1. Города строились недалеко от вражеских границ, чтобы враг не думал об их пересечении.
2. Место должно было подходить для жизни арабов. Особенno важно было наличие пастбищ для верблюдов.
3. Город должен был располагаться вблизи поселений (деревень), которые могли бы обеспечивать город продуктами — молоком, мясом, зерном и так далее.

4. Вблизи города не должно было быть естественных или искусственных преград, не позволяющих подкреплению быстро подойти к городу в случае необходимости.

5. Новый город делился на кварталы, и представители каждого племени жили в своём квартале.

С момента завоевания и до 17 года хиджры Мадайн оставался главным штабом мусульман, из которого осуществлялось управление всеми боевыми действиями в Ираке.

‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ заметил, что арабы, которые жили там, истощены и ослаблены, и написал Са‘ду: «Пошли Сальмана аль-Фариси и Хузайфу ибн аль-Ямана, чтобы они нашли место недалеко от моря или реки, где можно поселиться, чтобы между мной и вами не было ни моря, ни мостов».

Са‘д так и сделал. Один выехал с одной стороны, а другой — со второй. Они встретились в месте, где позже появился город Куфа. Это название означает ‘красный песок’ или ‘песок, смешанный с мелкими камешками’. Им понравилось это место. Они совершили там молитву и обратились к Аллаху с мольбой о том, чтобы это место стало для них безопасным пристанищем. Затем они вернулись к Са‘ду и рассказали ему о том, что нашли. Тогда Са‘д отправил аль-Ка‘ка’ и ‘Абдаллаху ибн аль-Му‘ттаму приказ поручить кому-то командовать их войсками и срочно прибыть к нему.

После этого он отправился из Мадаина в Куфу. Там он велел разбить лагерь. Это произошло в месяце мухаррам 17 года хиджры.

Они посоветовались с ‘Умаром ﷺ относительно строительства домов из тростника, и он разрешил им. Однако после того, как в городе случился пожар, они попросили разрешения строить дома из кирпича, и ‘Умар ﷺ сказал им: «Стройте, однако никто из вас не должен иметь более трёх домов. Не состязайтесь в высоте своих жилищ и придерживайтесь Сунны, и тогда успех будет сопутствовать вам».

Планировать новый город поручили Абу Хайяджу ибн Малику. Он велел сделать главную улицу шириной в сорок локтей, соседние — шириной в тридцать локтей, остальные — шириной в двадцать локтей, а переулки — шириной в семь локтей.

Земельные наделы имели шестьдесят локтей в длину и столько же в ширину. 'Умар велел строить невысокие и небольшие дома, чтобы их строительство не отнимало много времени и не требовало больших затрат. Первым делом была построена мечеть, а напротив неё — дом для Са'да, который стал называться дворцом Куфы.

Город был построен на западном берегу Евфрата. От реки его отделяло расстояние в половину фарсаха<sup>68</sup>. Город стоял на очень плодородной земле и утопал в пальмовых рощах. От Багдада Куфу отделяло расстояние в триста фарсахов.

Со временем оба города приобрели очень большое значение. Их жители стали активно участвовать в жизни исламского государства.

'Умар предостерегал людей от роскоши, которая отвлекает от великих деяний и рождает склонность к лени и бездействию. Истинно верующий человек не должен стремиться к обилию мирских благ. Он также напоминал людям о необходимости следовать Сунне и идти прямым путём.

'Умар однажды сказал: «Прямота — это когда ты неуклонно исполняешь веления Всевышнего и соблюдаешь Его запреты, не исхитряясь и не виляя, подобно лисе».

Он сам был таким и побуждал к этому других.

'Умар говорил: «Следуйте Сунне, и победы будут сопровождать вас». Говоря это, 'Умар имел в виду, что следование прямым путём помогает верующему утверждаться на земле и ведёт к благому исходу в делах.

Всевышний Аллах сказал:

**Аллах обещал тем из вас, которые уверовали и совершали праведные деяния, что Он не-**

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ  
وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَحْلِفُنَّهُمْ

---

<sup>68</sup> Фарсах — мера длины, ок. 4 км.

**пременно сделает их наместниками на земле, подобно тому как Он сделал наместниками тех, кто был до них. Он непременно одарит их возможностью исповедовать их религию, которую Он одобрил для них, и сменит их страх на безопасность. Они поклоняются Мне и не приобщают ко Мне никого. Те же, которые после этого откажутся уверовать, являются нечестивцами.**

Сура 24 «Свет», аят 55

Посланник Аллаха ﷺ в своё время также предостерегал людей от роскоши, и ‘Умар ﷺ лишь следовал его примеру. Так чем же опасна роскошь?

1. Изобилие и роскошь чаще всего развращают человека, разрушают его связь с Господом и заставляют его уклоняться от велений Всевышнего Аллаха.

Всевышний сказал:

**Но нет! Человек преступает границы дозволенного,**

**когда ему кажется, что он ни в чём не нуждается.**

Сура 96 «Сгусток крови», аяты 6–7

Богатство — одна из причин этого отклонения: состоятельный человек может позволить себе гораздо больше удовольствий и наслаждений, чем бедный, а среди этих наслаждений есть такие, которые запретил Всевышний Аллах. Послан-

فِي الْأَرْضِ كَمَا أَسْتَخَلَفَ  
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ هُمْ  
دِيْنَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَى لَهُمْ  
وَلَيُبَدِّلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا  
يَعْبُدُونَنِي لَا يُشَرِّكُونَ بِي شَيْئًا  
وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ  
الْفَسِقُونَ

كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَنَ لَيَطْغَىٰ

أَنْ رَءَاهُ أَسْتَغْنَىٰ

ник Аллаха сказал: «*Огонь скрыт за наслаждениями, а Рай скрыт за тем, что ненавистно*».

Поэтому мир этот является одной из причин отклонения человека от истинного пути, а это отклонение, в свою очередь, ведёт к разрушению и гибели.

Всевышний сказал:

**Когда Мы хотели погубить какое-либо селение, повелевали его изнеженным роскошью жителям покориться Аллаху. Когда же они предавались нечестию, относительно него сбывалось Слово, и Мы уничтожали его полностью.**

Сура 17 «Ночной перенос», аят 16

2. Люди борются друг с другом за мир этот с древних времён и до наших дней: он — причина разобщённости, разделения, войн между разными народами и междуусобиц. Его пагубное влияние испытали на себе даже те, кто жил в I веке хиджры после переселения в Медину. Сразу после битвы при Бадре возникли разногласия между сподвижниками относительно захваченных трофеев, и Всевышний Аллах ниспоспал:

**Они спрашивают тебя о трофеях. Скажи: «Трофеи принадлежат Аллаху и Посланнику». Побойтесь же Аллаха и уладьте разногласия между вами. Повинуйтесь Аллаху и Его Посланнику, если вы являетесь верующими.**

Сура 8 «Трофеи», аят 1

وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ تُهْلِكَ قَرْيَةً أَمْ رَبَّا  
مُرْتَفِيَّهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا  
الْقَوْلُ فَدَمَرْنَاهَا تَدْمِيرًا

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ  
لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاصْلِحُوا  
ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهَ  
وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ

Именно трофеи стали причиной того, что многие лучники покинули свои позиции во время битвы при Ухуде, из-за чего изменился ход битвы.

Об этом ясно говорится в хадисе: «*И станете вы соперничать из-за этого, как соперничали они*».

‘Абдаллах ибн ‘Амр ибн аль-‘Ас<sup>[47]</sup> передаёт, что однажды Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Когда откроются пред вами сокровища персов и византийцев, вы станете соперничать из-за них, потом начнёте завидовать друг другу, потом отвернётесь друг от друга и начнёте враждовать, а потом возненавидите друг друга*» [Муслим, № 2962].

А в передаваемой Муслином версии хадиса о соперничестве из-за трофеев говорится: «*И станете вы соперничать из-за этого, как соперничали они, и это погубит вас, как погубило их*» [Муслим, № 2961].

Итак, мир этот — причина возникновения разногласий, вражды и борьбы, которая разрушает общину и губит её, тогда как умеренность по отношению к нему и воздержание рождает взаимную любовь и согласие.

Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Не бери много от мира этого — и полюбит тебя Аллах; и не бери много из того, что принадлежит людям, — и полюбят тебя люди*» [Иbn Маджа, № 4102, хороший хадис].

3. Роскошь отвлекает от поминания Всеышнего Аллаха: «*И увлечёт он вас, как увлёк их*». Человек, обладающий несметными богатствами, как правило, озабочен сохра-

[47] Абу ‘Абд-ар-Рахман (или Абу Мухаммад) ‘Абдаллах ибн ‘Амр ибн аль-‘Ас ибн Валиль ас-Сахми аль-Кураши — сподвижник. Принял ислам раньше своего отца, который был старше него всего на 13 (по другим данным — 12) лет. Обладал превосходной памятью, прекрасно разбирался в фикхе, отличался богообязанностью и любовью к поклонению. Скончался в 63 или 70 г. х. Историки высказывали различные мнения по поводу места его кончины. Одни называли Мекку, другие — Таиф, третьи — Египет.

нением их и приумножением. Он собирает прибыль, он постоянно занят и не находит времени для того, чтобы обучаться религии, читать Коран, совершать намаз в мечети и дополнительные молитвы, в том числе и добровольную ночную молитву. Он занят своим богатством днём, и оно снится ему по ночам. Порой пригрезится ему, что он получил огромную прибыль, а иногда — что он лишился половины состояния...

4. Изнеженная и утопающая в роскоши община не станет сражаться с врагами и бороться на пути Аллаха. И история — лучшее тому подтверждение. Первые мусульмане завоевали полмира, будучи бедными, а когда окружила их роскошь, завоевания прекратились. Со временем недуг этот усилился, исламское государство стало терять свою силу и могущество, и мусульманская община постепенно пришла в упадок. Всем известно, какая великолепная цивилизация, породившая богатство и роскошь, была создана в Андалусии. А к чему это привело? Правители её вели междоусобные войны, люди отказались от борьбы на пути Аллаха, и в конце концов Андалусию подмяли под себя крестоносцы.

Такая же судьба постигла и Багдад, столицу Аббасидского Халифата, которая купалась в роскоши: она не смогла выдержать напор монголов. Община, привыкшая к роскоши и изнеженности, не стремится к великим деяниям, потому что она не желает отказываться от своей спокойной, безмятежной и полной удовольствий и удобств жизни. Ведь если она начнёт прикладывать усилия и жертвовать чем-то ради достижения высоких целей, это лишит её многих наслаждений.

Это вовсе не означает, что богатство несёт в себе только зло и никаких положительных сторон у него нет. Богатство — это милость, которую можно использовать во благо, а можно использовать во вред. Однако, наблюдая за жизнью человечества, можно легко обнаружить, что чаще всего богатство используется для совершения грехов и ослушания Аллаха, а отнюдь не для совершения благих дел и снискания Его довольства.

Как мы видим, опасения 'Умара были вполне обоснованны...

В Египте был построен новый город — Фустат. *Фустат* означает ‘шатёр’. Город назван так потому, что ‘Амр ибн аль-‘Ас поставил на его месте свой шатёр, а мусульмане поставили свои палатки вокруг него. С этого места они начали осаду египетских городов. В Фустате и Александрии были построены мечети. Город был разделён на кварталы. В каждом квартале жили представители определённого племени. Кварталы отделялись друг от друга узкими улочками-проходами. Кварталов было много, и это свидетельствовало о том, что в военных походах на территорию Египта участвовали представители многих племён.

Всего в Египте насчитывалось 233 мечети, построенные сподвижниками. При городах были построены стойла для боевых коней. В случае необходимости за очень короткий срок один только Шам мог бросить в бой более тридцати шести тысяч всадников. На крупе каждого коня стояло клеймо «Войско на пути Аллаха».

Мусульмане исполняли веление Всевышнего:

**Приготовьте против них сколько можете силы и боевых коней, чтобы устрашить врага Аллаха и вашего врага, а также тех, которых вы не знаете, но которых знает Аллах. Что бы вы ни израсходовали на пути Аллаха, вам будет возвращено сполна, и с вами не поступят несправедливо.**

Сура 8 «Трофеи», аят 60

وَأَعِدُّوا لَهُم مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ  
وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ  
بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ  
مِنْ دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمْ اللَّهُ  
يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا  
تُظْلَمُونَ

В одном только Шаме было шесть больших гарнизонов.

Гарнизоном Дамаска во времена ‘Умара  командовал сначала Язид ибн Абу Суфьян, потом — Сувайд ибн Кульсум, а потом Му‘авия ибн Абу Суфьян.

[48] 'Ияд ибн Ганм ибн Зухайр аль-Фихри — сподвижник, один из доблестных воинов. Принял ислам до Худайбии. Участвовал в битве при Бадре и последующих битвах. Остановился в Шаме, командовал войсками во время завоевания Джазиры в дни правления 'Умара . Участвовал в военном походе против византийцев. Известен своим великодушием и щедростью. Его прозвали *Зад-ар-ракиб* — 'запас всадника'. Умер в 20 г. х. в возрасте 60 лет.

[49] Шурахбиль ибн Хасана. Хасана — имя его матери. Его отцом был 'Абдаллах ибн аль-Мута' аль-Кинди (или ат-Тамими). Принял ислам одним из первых и совершил два переселения. Абу Бакр отправил его завоёвывать Шам. 'Умар поручил ему править четвёртой частью Шама. Скончался от болезни в годы чумы в возрасте 67 лет.

Гарнизоном Хомса командовали Абу 'Убайды 'Амир ибн аль-Джаррах, затем — 'Убада ибн ас-Самит, 'Ияд ибн Ганм<sup>[48]</sup>, затем — Са'д ибн 'Амир ибн Хузайм, затем 'Умайр ибн Са'д, а затем — 'Абдаллах ибн Курт.

Гарнизоном Киннарина командовал Халид ибн аль-Валид, а затем — 'Умайр ибн Са'д.

Гарнизоном Палестины командовал Язид ибн Абу Суфьян, а затем 'Алькама ибн Муджаззаз.

Гарнизоном Иордании командовал Шурахбиль ибн Хасана<sup>[49]</sup>, а затем Язид ибн Абу Суфьян. После того как Язид скончался во время эпидемии чумы в Амавасе, его место занял Му'авия ибн Абу Суфьян.

## § 2. Экономический кризис (голодный год)

Всевышний Аллах подвергает людей испытаниям. Таков Его неизменный обычай, действующий во все времена. Самыми серьёзовыми испытаниями, которым подверглись люди во времена 'Умара ибн аль-Хаттаба , стали эпидемия чумы в Амавасе и страшная засуха в 18 году хиджры, из-за которой на Аравийском полуострове начался голод и падёж скота.

Бедуины старались перебраться поближе к городам, чтобы не умереть от голода.

Для решения проблемы 'Умар  предпринял следующие шаги.

Во-первых, он показал людям пример: он сам страдал от голода так же, как страдали остальные, и ел то же, что ели в это время

остальные люди. Мясо, молоко и сливочное масло сильно подорожали, и ‘Умар , подобно большинству людей, отказался от их употребления, стал питаться хлебом, приправленным растительным маслом, и вскоре люди заметили признаки истощения на его лице и теле.

Когда однажды его слуга принёс ему поднос с мясом, он велел отдать эту еду людям, а сам поел хлеба. Он поступал так до тех пор, пока голод не кончился.

Во-вторых, по велению ‘Умара  были организованы приюты для страдавших от голода. Там размещали бедуинов, прибывавших из пустыни. Их кормили и оказывали им посильную помощь. В голодный год их число доходило до шестидесяти тысяч. А когда голод кончился, ‘Умар  велел выдать этим людям припасы на дорогу и верховых и выочных животных, чтобы они могли вернуться в свои земли.

‘Умар  не только следил за тем, чтобы всем прибывающим вовремя оказывалась помощь, но и сам участвовал в этом. Он носил мешки с мукой, сам готовил еду и раздавал людям, приносил им одежду и навещал их.

Во времена засухи ‘Умар  часто обращался к Аллаху с мольбами, прося избавить общину Мухаммада от этого тяжкого испытания.

Одна из жён ‘Умара  рассказывала: «В период голода он не приближался к своим женам до тех пор, пока не смог наконец накормить людей».

В-третьих, ‘Умар  послал гонцов в наиболее богатые области исламского государства. Он обратился за помощью к ‘Амру ибн аль-‘Асу, который в то время был наместником Египта, и тот послал к ‘Умару  караван из тысячи верблюдов, гружёных мукой, а также двадцать кораблей с мукой и жиром и пять тысяч одежд.

Наместники Шама и Ирака также послали к ‘Умару  несколько тысяч верблюдов, гружёных продуктами. Полученную помощь ‘Умар  распределял среди голодающих жителей Аравийского полуострова.

'Умар └ также говорил, что, если засуха продолжится, он велит обитателям каждого дома взять к себе столько же голодящих, чтобы все могли выжить.

В-четвёртых, он велел своим наместникам выйти в один и тот же день вместе с людьми и обратиться к Аллаху с мольбой, и сам сделал то же самое. При этом он надел плащ Посланника Аллаха └. Он перевернул плащ, как делал в своё время Посланник Аллаха └, когда обращался к Всевышнему Аллаху с мольбой о ниспослании дождя, а потом долго обращался к Нему с мольбами, плакал и просил прощения. Известно также, что он попросил аль-'Аббаса, дядю Посланника Аллаха └, обратиться к Аллаху с мольбой о ниспослании дождя, поскольку они с Посланником Аллаха └ были очень близки. После этого поднялся ветер, собрались тучи, а потом ветер успокоился и пошёл дождь.

В-пятых, 'Умар └ приостановил применение установленных Шариатом наказаний в голодный год. Он велел не отрубать руку за воровство в этот период, потому что голод вынуждал людей к воровству. Положение многих было настолько трудным, что они вынуждены были питаться обожжёнными шкурами павшей скотины и сожжёнными и стёртыми в порошок костями. В подобных условиях люди решались на воровство, чтобы не умереть от голода, поэтому не было оснований подвергать их наказанию.

Когда слуги Хатыба украли у одного человека верблюдицу и закололи её, 'Умар └ велел Хатыбу выплатить стоимость верблюдицы её владельцу и сказал: «Вы заставляете их работать и при этом морите голодом так, что, если бы они съели нечто запретное, это было бы для них разрешённым!»

В-шестых, 'Умар └ остановил выплату закята в голодный год и собрал его с людей позже, когда засуха закончилась.

### § 3. Эпидемия чумы

В 18 году хиджры произошло ужасное событие, получившее название «чума Амаваса». Причиной чумы, по всей види-

мости, стало большое количество трупов, которые остались в этих районах Шама после сражений мусульман с византийцами. От болезни погибло множество людей, в том числе и Абу ‘Убайды رض. Болезнь свирепствовала до тех пор, пока ‘Амир ибн аль-‘Ас رض не велел людям подняться в горы и разойтись. После этого эпидемия прекратилась.

‘Умар رض, узнав о начинаящейся эпидемии, вызвал Абу ‘Убайду к себе. Однако Абу ‘Убайды رض, поняв, что ‘Умар رض таким образом хочет уберечь его от чумы, написал ему в ответ, что он не желает покидать своих воинов и готов разделить их участь. ‘Умар رض, получив его письмо, заплакал и написал Абу ‘Убайде, чтобы он велел людям подняться выше, а не находиться в низине.

Заболев, Абу ‘Убайды رض обратился к мусульманам с такими словами: «Я дам вам наставление, следуя которому вы пребудете во благе и в этом мире, и после того как покинете его. Совершайте молитву, выплачивайте закят, поститесь, подавайте милостыню, совершайте хадж и ‘умру, поддерживайте связь друг с другом и любите друг друга. Будьте верны и искренни по отношению к своим предводителям и не обманывайте их. И пусть мирские блага не отвлекают вас, ибо, поистине, даже если проживёт человек тысячу лет, всё равно он потом умрёт, как умираю я. Поистине, Аллах предопределил смерть всем сынам Адама, и все они непременно умрут. Самый благоразумный из них — наиболее покорный Господу и усерднее всего трудящийся для мира вечного».

После кончины Абу ‘Убайды رض Му‘аз ибн Джабаль رض обратился к людям с проникновенной проповедью, напоминая им о Судном дне и мире вечном. Когда ‘Умару رض сообщили о гибели Абу ‘Убайды, он заплакал и заплакали остальные люди, которые находились у него в это время, одновременно смиряя свои сердца перед Всевышним Аллахом и Его предопределенением.

Вскоре за Абу ‘Убайдой последовал и Му‘аз ибн Джабаль. Сначала заболел и умер его сын, а потом болезнь поразила и самого

Му'аза. Когда он скончался, ему было всего 38 лет. До самой последней минуты своей жизни он оставался стойким и исполненным веры и смирения. Когда его хоронили, 'Амр сказал: «Да помилует тебя Аллах, о Му'аз... Мы знали тебя одним из лучших и самых искренних мусульман. Ты увещевал невежественного, был строг к нечестивцу и милосерден к верующим».

'Умара и других жителей Медины сильно опечалила смерть Му'аза. И дело было не только в том, что все они любили его как искреннего, богобоязненного и праведного брата по вере, но и в том, что он был учёным и вместе с ним этот мир покинуло его знание. Мусульмане потеряли великого учителя и наставника.

И 'Умар, и остальные сподвижники помнили хадис-кудси: *«Не будет у Меня иного воздаяния, кроме Рая, для Моего верующего раба, если заберу Я того из людей, которого он очень сильно любил, а он станет безропотно переносить утрату в надежде на награду Аллаха»* [Бухари, № 6424].

Му'аз и Абу 'Убайда понимали, что болезни, несчастья и трудности — обычай, установленный Всевышним Аллахом в этом мире, и на долю каждого человека непременно выпадает что-то из них.

Всевышний сказал:

**Мы непременно испытаем вас  
чем-то из страха, голода, потери  
имущества, людей и плодов. Об-  
радуй же терпеливых.**

Сура 2 «Корова», аят 155

وَلَنَبْلُونُكُم بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَقْوِ  
وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ  
وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَدَشِّرِ  
  
الصَّابِرِينَ

Всевышний Аллах также сказал:

**Или вы полагали, что войдёте  
в Рай, не испытав того, что по-  
стигло ваших предшественни-**

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ  
وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ

**ков? Их поражали нищета и болезни. Они переживали такие потрясения, что Посланник и уверовавшие вместе с ним говорили: «Когда же придёт помощь Аллаха?» Воистину, помощь Аллаха близка.**

Сура 2 «Корова», аят 214

مَسْتَحِمُ الْبَاسَاءُ وَالصَّرَاءُ  
وَزُلْزَلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ  
ءَامَنُوا مَعْهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ  
نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ

И несчастья, и болезни вовсе не обязательно являются отмщением, наказанием и унижением.

Всевышний сказал:

**Когда же Он испытывает его, ограничивая его в пропитании, тот говорит: «Господь мой унишил меня!»**

وَأَمَّا إِذَا مَا أَبْتَلَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ  
فَيَقُولُ رَبِّي أَهْنَنِ

**Вовсе нет.**

Сура 89 «Заря», аяты 16–17

كَلَّا

Одним из положительных следствий подобных испытаний является прощение грехов. Порой Аллах решает наказать человека за какой-то грех уже в этом мире, не откладывая воздаяние до Судного дня. А наказание в вечном мире, безусловно, намного страшнее и тяжелее, чем наказание в этом мире, каким бы оно ни было.

Всевышний сказал:

**...а мучения в Последней Жизни будут ещё ужаснее! Если бы только они знали!**

Сура 68 «Письменная трость», аят 33

وَلَعَذَابُ آخِرَةٍ أَكْبَرٌ لَوْ كَانُوا  
يَعْلَمُونَ

Священных текстов о прощении грехов через несчастья очень много. Среди них — слова Пророка ﷺ: «*Не перестанут постигать верующего или верующую испытания, касающиеся их самих, их детей и имущества, до тех пор пока не встретят они своего Господа без единого греха*» [Тирмизи, № 2510, хороший достоверный хадис].

Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Если Аллах желает Своему рабу блага, Он наказывает его за грехи уже в этом мире. А если Он желает Своему рабу зла, он оставляет его грехи без наказания в этом мире, чтобы потом воздать ему сполна в Судный день*» [Тирмизи, хороший достоверный хадис].

Абу Саид аль-Худри<sup>[50]</sup> и Абу Хурайра ﷺ передают, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Что бы ни постигло мусульману, будь то утомление, болезнь, тревога, печаль, неприятность, скорбь или даже укол колючки, Аллах непременно простит ему за это что-нибудь из его грехов*» [Бухари, № 5641].

[50] Абу Са'ид Са'д ибн Малик ибн Синан аль-Хазраджи аль-Худри аль-Ансари. Происхождение нисбы аль-Худри связано с названием мединского квартала Худр. Один из самых образованных сподвижников. Передал большое число хадисов и дал много фетов. Абу Са'ид аль-Худри скончался в начале 74 г. х. в возрасте 86 лет.

Несчастья мешают человеку привязаться к этому миру. Если бы в этом мире не случалось бед, человек любил бы его намного сильнее и забыл бы о мире вечном. Однако несчастья и горести не дают ему этого сделать и заставляют его трудиться ради мира вечного, в котором нет горя и нет испытаний. К тому же терпеливое перенесение испытаний способствует возышению степеней тех, кому суждено попасть в Рай.

Сподвижники Посланника Аллаха ﷺ знали: множество испытаний, выпадающих на долю человека, вовсе не признак того, что он — неверующий или заядлый грешник. Как раз наоборот: больше всего в этой жизни достаётся лучшим и самым богообязненным.

Посланника Аллаха ﷺ как-то спросили: «Кого из людей постигают самые тяжёлые испытания?» Он ответил: *«Пророков, а затем лучших из людей. Человек подвергается испытаниям в соответствии со своей верой. И если вера его крепка, ему добавляются испытания, а если вера его слаба, испытания его будут соответствовать его вере. И испытания не перестанут сыпаться на раба Аллаха до тех пор, пока не станет он ходить по земле без единого греха»* [Тирмизи, № 2509, хороший достоверный хадис].

Поэтому Абу ‘Убайда, Му‘аз и другие верующие восприняли болезнь спокойно и проявили терпение и выдержку, демонстрируя смижение перед Всевышним и довольство его предопределением. Верующий способен превратить любое несчастье во благо. Это не подлежит сомнению.

Посланник Аллаха ﷺ сказал: *«Как удивительно положение верующего! Поистине, всё в положении его является для него благом, и никому не дано этого, кроме верующего: если что-нибудь радует его, он благодарит Аллаха, и это становится для него благом, если же его постигает горе, он проявляет терпение, и это тоже становится для него благом»* [Муслим, № 2999].

И действительно, когда мусульманин подвергается испытанию, он теряет что-то из этого мира, но, если он при этом проявляет терпение, он приобретает намного больше в мире вечном. А полученное им в мире вечном, несомненно, значительнее того, что он потерял в этом мире. Таким образом, он возместил свои потери, да ещё и получил прибыль, и это удаётся только верующему.

Верующий проявляет довольство, когда его постигает несчастье, не потому, что он любит боль и горе, но из желания полу-

чить награду. Он видит в испытаниях, постигающих его в этом мире, возможность получить великую награду в Судный день. Ведь если испытания прекратятся, вместе с ними уйдёт и возможность увеличить награду, положенную за терпеливое их перенесение, а верующий не желает лишаться этой награды. Именно так относились к испытаниям, в том числе и к своей болезни, Абу 'Убайда и Му'аз.

Посланник Аллаха подвергался испытаниям, которые коснулись его самого и его чести. Его осыпали обвинениями, в том числе и во лжи, с ним враждовали, его поносили, обижали, били и даже изгнали из мест, в которых он родился. Более того, его не раз пытались убить.

То же претерпели и его сподвижники. Они подвергались всевозможным пыткам и мучениям, призванным сломить их дух, поодиноке и по несколько человек. Но это не отвратило их от их религии, они не проявили слабости и не сдались. Они не про меняли свою религию на целый мир. И их веру не сотрясли ни обольщения и уговоры, ни угрозы и устрашения, ни истязания и пытки, ни изгнание и убийство, потому что они продали свои души Аллаху. А кто продал душу Аллаху, тот не может продать её никому иному:

**Воистину, Аллах купил у верующих их жизнь и имущество в обмен на Рай.**

Сура 9 «Покаяние», аят 111

إِنَّ اللَّهَ أَشْرَى مِنْ  
الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ  
بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ

А поскольку верующий предоставил себя самого и своё имущество в распоряжение Аллаха, то ему следует проявлять терпение и надеяться на награду Аллаха.

Беды и несчастья заставляют проявляться натуре человека и сразу проводят разделительную черту между хорошим человеком и дурным, правдивым и лжецом, верующим и лицемером. А в этом заключается огромная польза для мусульман-

ского общества. В аятах, в которых рассказывается о битве при Ухуде и о том, что постигло мусульман в ней, Всевышний Аллах говорит, разъясняя одну из мудростей, заключённых в этом бедствии и испытании:

**Аллах не оставит верующих  
в том положении, в котором вы  
находитесь, пока не отличит  
скверного от благого.**

Сура 3 «Семейство ‘Имрана», аят 179

مَا كَانَ اللَّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا  
أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ الْخَبِيرَ مِنَ  
الْأَطَّيْبِ

Помимо Mu‘аза и Абу ‘Убайды от болезни погибло множество мусульман, в том числе и Язид ибн Абу Суфьян и Шурахбиль ибн Хасана.

По некоторым данным, эпидемия унесла жизни двадцати тысяч мусульман, то есть почти половину всех мусульман, находившихся в то время в Шаме. Если бы в это время византийцы решились напасть на мусульман, им было бы очень трудно отразить нападение, однако Всевышний Аллах уберёг их от этого.

После завершения эпидемии ‘Умар  прибыл в Шам и лично проследил за тем, чтобы всем нуждающимся была оказана помощь и чтобы люди как можно быстрее вернулись к нормальной жизни.

Сподвижники разошлись во мнениях относительно того, разрешается ли покидать землю, в которой разразилась чума или началась другая эпидемия.

Некоторые считали, что это запрещено, поскольку Посланник Аллаха  сказал, что не следует ни входить на территорию, где свирепствует болезнь, ни покидать её. А другие считали, что покидать зачумлённую землю можно при условии, что это не будет бегством от предопределения Аллаха, то есть человек не должен считать, что от смерти его спасло бегство, а не воля Всевышнего. Разрешается покидать такую землю по необходимости и для лечения. Если у человека есть возмож-

ность перебраться в местность с более здоровым климатом, способствующим излечению, ему следует сделать это.

Вероятнее всего, причина запрета в том, что если здоровые и сильные покинут местность, в которой свирепствует болезнь, то слабые и больные останутся без помощи, а умерших некому будет хоронить. А если будут уезжать больные, тогда в этом не будет никакого смысла, потому что они принесут болезнь здоровым. Таким образом, если говорить в общем, разрешается и оставаться, и уезжать, однако не должны уезжать все, потому что иначе некому будет заботиться о больных.

**Часть четвёртая**

**Финансовые  
и судебные учреждения  
и их совершенствование**

## Глава первая

### Финансовый аппарат

#### § 1. Источники государственных доходов во времена 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ

В период правления праведных халифов мусульмане воспринимали всё существующее имущество как имущество Аллаха, которым человеку поручено распоряжаться. Причём распоряжаться эти имуществом человек должен с соблюдением условий, поставленных Всевышним Аллахом. Правильность этого понимания подтверждает Книга Аллаха.

Всевышний Аллах сказал:

**Веруйте в Аллаха и Его Посланника и расходуйте из того, что Он дал вам в распоряжение. Тем же из вас, которые уверовали и расходовали, уготована великая награда.**

Сура 57 «Железо», аят 7

إِمْنَوْا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَحْلِفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ إِمْنَوْا مِنْكُمْ وَأَنفَقُوا هُمْ أَحَدُوْ  
كَبِيرٌ

Всевышний также сказал:

**Благочестие состоит не в том, чтобы вы обращали ваши лица на восток и запад. Но благочестив тот, кто уверовал в Алла-**

لَيْسَ الْبَرُّ أَن تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبَرُّ مَنْ

**ха, в Последний день, в ангелов, в Писание, в пророков, кто раздавал имущество, несмотря на свою любовь к нему, родственникам, сиротам, бедным, путникам и просящим, расходовал его на освобождение рабов.**

Сура 2 «Корова», аят 177

ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ  
وَءَاتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذُوِي  
الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ  
الْسَّبِيلِ وَالسَّاَلِيلِينَ وَفِي الْرِّقَابِ

Отдавая своё имущество во исполнение велений Всевышнего и из стремления к Его награде, верующий признаёт, что всё имущество на земле — это имущество Аллаха и это Всевышний Аллах дарует ему удел.

Именно так смотрел на имущество второй праведный халиф ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ. При ‘Умаре доходы исламского государства значительно увеличились, поскольку было открыто для ислама множество новых земель. ‘Умар ﷺ упорядочил отношения жителей этих земель с исламским государством. Среди них были и принявшие ислам, и зиммии.

Имам Ахмад приводит в своём «Муснаде» сообщение Малика ибн Ауса о том, что ‘Умар дал три клятвы: «Клянусь Аллахом, что ни один человек не имеет на это имущество больше прав, чем другой, и я имею на него не больше прав, чем другие. Клянусь Аллахом, каждому мусульманину полагается доля из этого имущества. Клянусь Аллахом, если я останусь их правителем, я дам пастуху на горе Саны его долю из этих средств, когда он будет пасти там свой скот<sup>69</sup>».

Имам аш-Шаукани [Т. 8. С. 79] приводит эти слова ‘Умара ﷺ в качестве подтверждения того, что имам подобен остальным людям и не имеет права получать что-либо прежде остальных или брать больше других.

<sup>69</sup> ‘Умар ﷺ имел в виду, что он доставит каждому нуждающемуся то, что ему причитается, не вынуждая его самого отправляться в путь ради получения своего права.

‘Умар ﷺ назначил работников, которые следили за поступлениями в казну и упорядочивали их. Основными источниками доходов исламского государства в эпоху ‘Умара ﷺ были закят, военная добыча, имущество, взятое без боя (*фай'* — فَيْ), налог с зиммиеев (*джизъя* — جِزِيَّة), земельный налог (*харадж* — خَرَاجٌ) и торговый налог (*‘ушир* — عُشِيرٌ).

‘Умар ﷺ следовал Корану и Сунне при сборе и упорядочивании этих средств, а когда возникали вопросы, на которые нет ясного и однозначного ответа в Коране и Сунне, он советовался со сподвижниками и делал иджтихад на основе Корана и Сунны.

**Закят.** Закятом именуются обязательные отчисления в пользу нуждающихся и некоторых других категорий мусульман. Закят является одним из столпов ислама, и выплачивать его должен каждый взрослый и дееспособный мусульманин при условии, что он владеет определённым минимумом (*нисаб* — نِسَابٌ) имущества. Закят выплачивается с денежных средств, золота и серебра, товаров, скота, пшеницы, ячменя, фиников и так далее. В Коране указывается, что материальные ценности, собранные в качестве закята, могут использоваться для оказания помощи следующим категориям людей: бедным; нуждающимся; сборщикам закята; тем, кто склоняется к исламу, с целью привлечения их сердец к религии или укрепления их в исламе; рабам с целью их выкупа; несостоятельным должникам; сражающимся на пути Аллаха; путникам, не имеющим средств на возвращение домой.

Всевышний Аллах сказал:

Пожертвования<sup>70</sup> предназначены для нищих и бедных, для тех, кто занимается их сбором и распределением, и для тех, чьи сердца хотят склонить к исламу, для выкупа рабов, для долж-

\* إِنَّمَا الْصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ  
وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَمَلِينَ عَلَيْهَا  
وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ

---

<sup>70</sup> Закят.

**ников, для расходов на пути Аллаха и для путников.** Таково предписание Аллаха. Воистину, Аллах — Знающий, Мудрый.

Сура 9 «Покаяние», аят 60

وَالْغَرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَبْنَى  
السَّبِيلِ فَرِيضَةٌ مِّنْ أَنَّ اللَّهُ وَاللَّهُ  
عَلِيمٌ حَكِيمٌ

Сподвижники предложили ‘Умару взимать закят за рабов и лошадей. ‘Умар стал взимать закят за невольников и лошадей, являвшихся предметом торговли, равно как и с других товаров, однако он не взимал закят с невольников-слуг и с лошадей, которые использовались на пути Аллаха, потому что Посланник Аллаха сказал: *«Мусульманин не обязан выплачивать закят ни со своего коня, ни со своего раба».*

‘Умар взимал пятую часть (*хумс* — *خمس*) с клада. Он также побуждал людей использовать своё имущество и приумножать его, чтобы закят не уменьшал его из года в год.

За сбор закята в различных областях отвечали Анас ибн Малик, Са‘ид ибн Абу аз-Заббаб (Сурат), Харис аль-‘Абди, ‘Абдаллах ибн ас-Са‘иди, Сахль ибн Абу Хасма, Масляма ибн Мухалляд аль-Ансари, Му‘аз ибн Джабаль (бану Кияб), Са‘д аль-А‘радж (Йемен), Суфьян ибн ‘Абдаллах ас-Сакафи (Таиф).

**Джизья.** Это подушная подать, которую выплачивали ежегодно немусульмане, жившие на территории исламского государства. Им гарантировалась защита от внешних врагов и неприкосновенность их имущества и жизни. ‘Умар велел приравнять огнепоклонников к иудеям и христианам и взимать с них джизью на тех же условиях, что и с людей Писания. Джизью выплачивали только взрослые мужчины, способные держать оружие, поскольку их освобождали от участия в военных действиях. Ни с женщин, ни с рабов, ни с детей, ни с умалишённых джизья не взималась. Джизья также не взималась с бедняков, которые жили на подаяние. Если кто-то из землемеров принимал ислам, с него тут же снималась обязанность выплачивать джизью. Следует отметить, что размер джизьи был небольшим, так что она не была тяжким бременем для выплачивающих её.

Однажды, когда над северными областями исламского государства нависла угроза нападения византийцев, ‘Умар ﷺ велел вернуть зиммиям собранную с них джизью, поскольку войско врага было многочисленным и мусульмане не могли гарантировать зиммиям защиту.

Сбором джизьи занимались ‘Усман ибн Хунайф<sup>[51]</sup>, Са‘ид ибн Хузайм, а также наместники областей — например, ‘Амр ибн аль-‘Ас, Му‘авия ибн Абу Суфьян и другие.

Если говорить об условиях взимания джизьи в период правления праведных халифов, то они таковы.

1. Зиммии не должны говорить дурное о Книге Аллаха и искажать её аяты.
2. Они не должны насмехаться над Посланником Аллаха ﷺ и обвинять его во лжи.
3. Они не должны ругать ислам.
4. Они не должны вступать в половую связь с мусульманкой ни через прелюбодеяние, ни под видом брака.
5. Они не должны отвращать мусульман на от его религии и покушаться на его имущество или веру.
6. Они не должны помогать тем, кто враждебно настроен по отношению к мусульманам.

Джизью взимали в конце каждого года (не лунного), то есть после сбора урожая.

**Харадж.** Этим словом обозначают все доходы государства, помимо закята, однако мы, говоря о харадже, подразумеваем другое значение. Это земельный налог, собираемый с земель, которые были завоёваны, а не получены мирным путём и которые правитель

[51] Абу ‘Амр ‘Усман ибн Хунайф ибн Вахб аль-Ансари аль-Ауси — сподвижник. Участвовал в битве при Ухуде и в последующих битвах. ‘Умар назначил его правителем плодородных земель Ирака. Затем ‘Али сделал его правителем Басры. Сражался в день Верблюжьей битвы на стороне ‘Али. Жил в Куфе. Умер во времена Му‘авии (после 41 г. х.).

оставил для того, чтобы они приносили пользу мусульманам, как поступил ‘Умар  с чернозёмами Ирака и Шама. После победы над двумя сильнейшими державами того времени — персидской и византийской — у государства появились несколько источников доходов. Одновременно умножились статьи государственных расходов. Такое положение требовало мудрой финансовой политики.

Сначала ‘Умар  хотел разделить новые земли между воинами, как и другую военную добычу, поскольку Всевышний Аллах сказал:

**Знайте, что если вы захватили трофеи, то пятая часть их принадлежит Аллаху, Посланнику, близким родственникам Посланника, сиротам, беднякам и путникам, если вы уверовали в Аллаха и в то, что Мы ниспослали Нашему рабу в день различия, в день, когда встретились две армии при Бадре. Воистину, Аллах может всё.**

Сура 8 «Трофеи», аят 41

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَإِنَّ لِلَّهِ خُمُسُهُ وَلِرَسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَأَبْرَارٍ السَّبِيلِ إِن كُنْتُمْ إِمَانِتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ الْفَرْقَانِ يَوْمَ التَّقَى الْجَمَعَانِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

Однако ‘Али ибн Абу Талиб  посоветовал ему не делать этого. Его поддержал Mu‘аз ибн Джабаль  . Они сказали, что если разделить земли, то они принесут пользу только ныне живущему поколению мусульман (точнее, воинам из их числа) и их потомкам, которые унаследуют от них эти земли, тогда как остальным ничего не достанется. Они посоветовали оставить эти земли в руках тех, кому они принадлежали до завоевания, чтобы те обрабатывали их и платили джизью и харадж. Тогда эта земля будет приносить пользу всем мусульманам.

‘Умар  прислушался к их совету после того, как вспомнил об аятах суры «Сбор».

‘Умар  сообщил людям о своём решении, прочитав:

**К добыче, которую Аллах вернул Своему Посланнику, вы не скакали рысью ни на конях, ни на верблюдах, но Аллах дарует Своим посланникам власть, над кем пожелает. Аллах всё может.**  
Сура 59 «Сбор», аят 6

И он также прочитал следующий аят:

**Добыча, которую Аллах вернул Своему Посланнику от жителей селений, принадлежит Аллаху, Посланнику, родственникам Пророка, сиротам, бедным и путникам, дабы не досталась она богатым среди вас. Берите же то, что дал вам Посланник, и сторонитесь того, что он запретил вам. Бойтесь Аллаха, ведь Аллах суров в наказании.**  
Сура 59 «Сбор», аят 7

وَمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ  
وَلَكِنَّ اللَّهَ يُسْلِطُ رُسُلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ 

مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْفَرْقَانِ فَلِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَانِ  
وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَأَبْنَى السَّبِيلِ  
كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ  
مِنْكُمْ وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ  
وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوا وَأَتَّقُوا اللَّهَ  
إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ 

Это относится ко всем селениям:

**А также бедным мухаджиром, которые были изгнаны из своих жилищ и лишиены своего имущества. Они стремятся к милости Аллаха и довольству и помогают Аллаху и Его Посланнику. Они являются правдивыми.**  
Сура 59 «Сбор», аят 8

لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا  
مِنْ دِيْرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ  
فَضْلًا مِنْ اللَّهِ وَرِضْوَانًا وَيَنْصُرُونَ  
اللَّهُ وَرَسُولُهُ أُولَئِكَ هُمُ  
الصَّادِقُونَ 

Он присоединил к ним и других:

**А те, которые жили в городе<sup>71</sup> и обрели веру до них, любят переселившихся к ним и не ощущают никакого сожаления о том, что даровано им. Они отдают им предпочтение перед собой, даже если они сами нуждаются. А уберёгшиеся от собственной алчности являются преуспевшими.**

Сура 59 «Сбор», аят 9

وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو الْدَّارَ وَالَّذِينَ مِنْ  
قَبْلِهِمْ تُحْبِبُونَ مِنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا  
تَحْكُمُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا  
أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ  
كَانَ بِهِمْ حَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شَحَّ  
نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ  
**الْمُفْلِحُونَ**

Это было сказано об ансарах, но потом Он присоединил к ним и остальных:

**А те, которые пришли после них, говорят: «Господь наш! Прости нас и наших братьев, которые уверовали раньше нас! Не насаждай в наших сердцах ненависти и зависти к тем, кто уверовал. Господь наш! Воистину, Ты — Сострадательный, Милосердный».**

Сура 59 «Сбор», аят 10

وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ  
يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلَا خَوَّنَا  
الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا  
تَحْكُلُ فِي قُلُوبِنَا غَلَّ لِلَّذِينَ ءامَنُوا  
رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ

Это предписание касается всех мусульман, то есть каждый из них имеет право на имущество, взятое без боя (*фай'* — في). Умар пословился со сподвижниками, и они одобрили его решение.

<sup>71</sup> Медине.

Однако ошибается тот, кто считает, что действие ‘Умара  противоречило Сунне, поскольку Посланник Аллаха  разделил Хайбар между воинами. Посланник Аллаха  действительно разделил земли Хайбара, но это указывает на дозволенность подобного действия, а не на его обязательность. Даже если бы у нас не было доказательств того, что раздел завоёванных земель не обязателен, то действия ‘Умара, ‘Усмана и ‘Али являлись бы таким доказательством. Но у нас есть лучшее доказательство. Посланник Аллаха  завоевал Мекку, но не стал делить её между воинами, а оставил её тем, кто всегда жил в ней. Когда он подошёл к Мекке, никто не пришёл к нему, чтобы заключить с ним мирный договор, и сам Посланник Аллаха  не посыпал никого в Мекку для заключения мирного договора. Абу Суфьян, который отправился на разведку, был приведён к Посланнику Аллаха  аль-‘Аббасом в качестве пленника, которому сначала была гарантирована безопасность. А потом он принял ислам и на него стали распространяться все те нормы Шариата, которые распространяются на мусульман. Что же касается остальных мекканцев, то Посланник Аллаха  гарантировал безопасность лишь тем, кто будет соблюдать некоторые условия. В частности, Посланник Аллаха  сказал: *«Кто войдёт в дом Абу Суфьяна, тот в безопасности, и кто войдёт в мечеть, тот в безопасности, и кто запрёт за собой дверь, тот в безопасности»*. То есть Посланник Аллаха  гарантировал безопасность тому, кто не станет сражаться, а если бы перед этим он заключил с язычниками Мекки мирный договор, в этом не было бы необходимости. Посланник Аллаха  не взял жителей Мекки в плен. Он отпустил их на свободу, и их так и стали называть — «отпущеные». То есть фактически они были пленными, и Посланник Аллаха  освободил их, а некоторых, совершивших особо тяжкие преступления, как известно, велел казнить. Посланник Аллаха  сказал: *«Поистине, не было разрешено сражаться в Мекке никому до меня, и не будет это разрешённым ни для кого после меня, и даже для меня это стало разрешённым на короткое время»*.

Таким образом, у ‘Умара رض было два весомых довода в пользу его решения. Это аяты суры «Сбор» и то, как поступил Посланник Аллаха صلی اللہ علیہ وسَّلّد с Меккой после её завоевания. Третьим доводом было решение совета, который ‘Умар رض созвал для обсуждения этого вопроса и на котором сподвижники одобрили его решение.

‘Умар رض поручил ‘Усману ибн Хунайфу и Хузайфе ибн аль-Яману измерить площадь чернозёмов. Подобные измерения были проведены в Шаме, а также в Ираке и в Египте, после чего был определён размер хараджа для каждой из упомянутых областей.

В отказе от раздела этих земель было несколько выгод. Если говорить о внутренних выгодах, то отказ от раздела лишал мусульман повода для конфликтов и разногласий из-за этих земель, а также обеспечивал всем мусульманам, в том числе и представителям последующих поколений, стабильный доход. Если же говорить о внешних выгодах, то отказ от раздела упомянутых земель способствовал укреплению границ мусульманского государства и позволял удовлетворить потребность приграничных районов в людях и материальном обеспечении. Очевидно, что, поступая так, халиф ‘Умар رض заботился о будущем мусульман.

Приняв такое решение, ‘Умар رض произвёл серьёзные изменения в положении крестьян, которые раньше обрабатывали эти земли для своих господ как рабы, не получая никакой платы и подвергаясь притеснению. ‘Умар رض устранил эту несправедливость. Теперь крестьяне могли обрабатывать землю и использовать получаемые с неё продукты, выплачивая посильный налог (*харадж — خراج*) и не подвергаясь никакому притеснению.

Благодаря этому крестьяне возненавидели своих прежних жестоких господ — персов и византийцев, и мусульмане могли не опасаться того, что они вступят с ними в заговор и помогут им вернуть потерянные земли. Кроме того, видя справедливость ‘Умара رض и мусульман, жители открытых для ислама земель спешили принять ислам.

‘Ушр. Это налог, напоминающий современные таможенные сборы. Он взимался с торговцев, которые ввозили свой товар в исламское государство или, напротив, вывозили его. Сбором

этого налога занимались люди, каждый из которых назывался ‘aishir. Этого налога не было ни во времена Посланника Аллаха ﷺ, ни во времена Абу Бакра, потому что это был период призыва к исламу и борьбы на пути Аллаха с целью его распространения, а также формирования исламского государства. Когда же границы исламского государства в эпоху ‘Умара ﷺ значительно расширились и торговля с соседними государствами стала необходимостью, ‘Умар ﷺ решил взимать ‘ушр с торговцев, прибывающих в исламское государство, подобно тому как в соседних государствах взимали налоги с торговцев-мусульман. Таким образом, не ‘Умар ﷺ придумал этот налог. Он лишь стал поступать с торговцами-немусульманами так же, как в других странах поступали с торговцами-мусульманами. Поскольку мусульмане, отправляясь торговать в соседние страны, вынуждены были платить десятину, он тоже стал взимать с приезжих торговцев десятину (‘ушр — عشر).

**Военная добыча и фай.** Фай — это всё, что получили мусульмане от неверующих без боя. Пятая часть фая распределяется между теми, кто обычно получает пятую часть военной добычи.

Всевышний Аллах сказал:

**Добыча, которую Аллах вернул  
Своему Посланнику от жите-  
лей селений, принадлежит Ал-  
лаху, Посланнику, родственни-  
кам Пророка, сиротам, бедным  
и путникам.**

Сура 59 «Сбор», аят 7

А военная добыча — это имущество, взятое с боем.

Всевышний Аллах сказал:

**Знайте, что если вы захватили  
трофеи, то пятая часть их при-**

مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ  
الْقُرْبَى فَلِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى  
وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ

\* وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ

**надлежит Аллаху, Посланнику, близким родственникам Посланника, сиротам, беднякам и путникам, если вы уверовали в Аллаха и в то, что Мы ниспослали Нашему рабу в день различия, в день, когда встретились две армии при Бадре. Воистину, Аллах всё может.**

Сура 8 «Трофеи», аят 41

فَإِنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي  
الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ  
وَأَئْبَنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ إِمَانْتُمْ  
بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ  
الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَّقَى الْجَمَعَانِ وَاللَّهُ  
عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿٤١﴾

Во времена 'Умара объёмы фая и военной добычи значительно возросли.

## § 2. Казна и канцелярии (диваны)

В первые годы после создания исламского государства не существовало такого понятия, как государственная казна, поскольку Посланник Аллаха сразу же распределял между людьми все средства, которые поступали в его распоряжение, будь то закят, военная добыча или что-то другое. Абу Бакр ас-Сыддик следовал примеру Посланника Аллаха . Однако во времена 'Умара ибн аль-Хаттаба , когда границы исламского государства значительно расширились и во много раз увеличились как доходы, так и расходы государства, появилась необходимость в учреждениях, которые вели бы учёт этих поступлений и расходов. Одни только войска требовали переписи и письменной фиксации сумм, выделяемых на их содержание с учётом их потребностей, чтобы никто из воинов не остался без содержания и чтобы они получали всё необходимое. Кроме того, наместники должны были отчитываться перед халифом, сообщая ему, сколько средств было собрано, как они распределялись и сколько и на что было израсходовано.

'Умар собрал сподвижников и посоветовался с ними относительно создания подобных учреждений, тем более что у пер-

сов в те времена они уже были, так что у мусульман был наглядный пример. Около 20 года хиджры у мусульман появились канцелярии (диваны).

Если Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ распределял средства между людьми, давая всем поровну, то ‘Умар ﷺ при распределении средств учитывал заслуги человека и время принятия им ислама. Он сам говорил: «Я никогда не приравняю того, кто сражался против Посланника Аллаха ﷺ, к тому, кто сражался вместе с ним!»

‘Умар ﷺ позвал к себе ‘Акиля ибн Абу Талиба<sup>72</sup> и Махраму ибн Науфала, которые принадлежали к числу молодых курайшитов, и велел им составить перепись людей соответственно их положению. Они начали с бану Хашим, потом записали Абу Бакра и его соплеменников, затем ‘Умара ﷺ и его соплеменников, а потом представителей остальных племён. Когда они отдали список ‘Умару ﷺ, он просмотрел его и сказал: «Нет, я хотел, чтобы это выглядело иначе... Начните с близких Посланника Аллаха ﷺ и перепишите людей в соответствии с их близостью к нему».

‘Умар ﷺ назначил содержание всем мужчинам, женщинам и детям с рождения. Он собирал средства в течение года и раз в год распределял их.

Все записи велись на языке тех областей, в которых собирались средства, и только во времена халифа ‘Абд-аль-Малика ибн Марвана и его сына аль-Валида диваны стали вести учёт на арабском языке.

### § 3. Распределение доходов исламского государства при ‘Умаре ибн аль-Хаттабе ﷺ

В исламского государства распределялись доходы, полученные из трёх основных источников: религиозный налог — закят; общегражданские налоги — джизья, харадж, ‘ушр; военная добыча.

**Распределение доходов от закята.** Всевышний Аллах сказал:

---

<sup>72</sup> ‘Акиль ибн Абу Талиб — родной брат ‘Али ибн Абу Талиба.

**Пожертвования предназначены для нищих и бедных, для тех, кто занимается их сбором и распределением, и для тех, чьи сердца хотят склонить к исламу, для выкупа рабов, для должников, для расходов на пути Аллаха и для путников. Таково предписание Аллаха. Воистину, Аллах — Знающий, Мудрый.**

Сура 9 «Покаяние», аят 60

\* إِنَّمَا الْصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ  
وَالْمَسِكِينِ وَالْعَمِيلِينَ عَلَيْهَا  
وَالْمُؤْلَفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الْرِقَابِ  
وَالْغَرِيمَينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَبْنَى  
الْسَّبِيلِ فَرِيضَةٌ مِّنْ اللَّهِ وَاللَّهُ  
عَلِيمٌ حَكِيمٌ



Таким образом, закят распределяется между восемью категориями людей. Если говорить о бедняках, то им во времена ‘Умара давали столько, сколько было необходимо, чтобы избавить их от бедности, то есть столько, сколько было достаточно для того, чтобы не жить за чертой бедности, а вести нормальный образ жизни. Так поступал ‘Умар ибн аль-Хаттаб . Он говорил: «Когда даёте, давайте достаточно». Он также говорил, разъясняя свою политику в отношении бедных: «Я буду давать им закят снова и снова, даже если на одного из них уйдёт сто верблюдов». Во время правления ‘Умара бедных наделяли очень щедро: и он, и Абу Бакр следовали примеру Посланника Аллаха , и это было обычным явлением в мусульманском обществе тех времён.

Если же говорить о доле тех, чьи сердца хотят склонить к исламу, то ‘Умар приостановил выплату закята этой категории людей, поскольку ислам в его время обрёл силу и не было необходимости склонять к исламу сердца людей подобным образом, поскольку мусульмане не нуждались в таких людях. И неправы те, кто утверждает, что, сделав это, ‘Умар самовольно отменил одно из предписаний Всевышнего. Как мы уже сказали, он лишь приостановил его исполнение, поскольку ислам больше не был слабым, а потребность в таких людях существовала именно в период слабости ислама. Важно отметить, что сподвижники одобрили решение ‘Умара и согласились с ним.

Остальным категориям людей, упомянутым в аяте, закят выплачивался регулярно.

**Распределение доходов от джизыи, хараджа, ‘ушра.** Эти средства шли на содержание халифа, его работников (наместников, судей и их помощников) и военных, а также на содержание родственников Посланника Аллаха ﷺ, жён тех, кто сражался на пути Аллаха, и другие благие дела.

Если говорить о содержании военных, то при назначении содержания каждому из них учитывались наличие и близость родства с Посланником Аллаха ﷺ, а также время принятия ислама и заслуги перед исламом. Распределением средств среди ближайших родственников Посланника Аллаха ﷺ — хашимитов — занимался аль-‘Аббас. Что касается жён Посланника Аллаха ﷺ, то они получали отдельное содержание, причём сначала оно было неодинаковым, а потом, по их просьбе, ‘Умар ﷺ велел давать всем им поровну.

Распределение средств, установленное ‘Умаром ﷺ, было, вне всяких сомнений, справедливым: наибольшее содержание получали те, кто вынес ислам на своих плечах и кто храбро сражался, защищая его, в течение многих лет. Эти люди сделали для ислама намного больше, чем остальные, и никто не страдал из-за своей веры так, как страдали они в годы притеснения мусульман, когда ислам был ещё очень слаб.

**Распределение военной добычи.** Всевышний Аллах сказал:

**Знайте, что если вы захватили трофеи, то пятая часть их принадлежит Аллаху, Посланнику, близким родственникам Посланника, сиротам, беднякам и путникам.**

Сура 8 «Трофеи», аят 41

وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ  
فَإِنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِرَسُولِ اللَّهِ  
الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ  
وَابْنِ السَّبِيلِ

Одна пятая полагалась Аллаху и Его Посланнику, тогда как остальное делилось между воинами. Причём всадник получал три доли: две на коня и одну для себя, а пеший воин — одну долю. По-

сланник Аллаха ﷺ расходовал принадлежавшую ему пятую часть военной добычи на себя и своих жён, а то, что оставалось, раздавал нуждающимся или расходовал на благие дела иного рода.

Другая доля принадлежала близким Посланника Аллаха ﷺ, то есть принявшим ислам людям из потомков Хашима и 'Абд-аль-Мутталиба. После кончины Посланника Аллаха ﷺ люди разошлись во мнениях относительно этих двух долей. Одни сказали, что доля Посланника Аллаха ﷺ должна отдаваться халифу. Другие сказали, что доля близких Посланника Аллаха ﷺ должна по-прежнему отдаваться им. Третьи сказали, что доля близких Посланника Аллаха ﷺ должна отдаваться близким халифа. В конце концов было решено, что эти две доли будут расходоваться на оружие и коней для военных нужд государства. Остальные доли выплачивались так же, как и во времена Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра.

**Экономический прогресс в исламском государстве.** Если говорить о денежных единицах, то во времена 'Умара мусульмане продолжали пользоваться монетами, которыми они пользовались во времена Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра, а также стали сами чеканить монеты. Они выглядели как обычные, только на них была добавлена надпись «Хвала Аллаху» или «Нет божества, кроме Аллаха» и стояло имя халифа 'Умара.

Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ продолжил политику Посланника Аллаха ﷺ в том, что касается распределения земельных наделов. Известно, что Посланник Аллаха ﷺ выделял разным людям участки с условием, что они приведут землю в порядок и будут обрабатывать её так, чтобы она приносила пользу.

‘Умар продолжил политику своих предшественников.

## Глава вторая

# Судопроизводство

Первые правители мусульман — Посланник Аллаха ﷺ и Абу Бакр ؓ — вершили судопроизводство сами. Первым халифом, перепоручившим судопроизводство, по словам Ибн Хальдуна, был ‘Умар ибн аль-Хаттаб ؓ. Во времена ‘Умара в состав исламского государства вошло много новых областей. Вследствие этого резко возросла численность населения. Занятость халифа и наместников увеличилась настолько, что они уже не могли уделять время судопроизводству. Возникла необходимость в судьях, которые посвящали бы своё время рассмотрению различных судебных дел и тяжб. ‘Умар назначил судей во все города, чтобы люди могли обращаться к ним.

В мусульманском обществе того времени все люди были равны перед законом и перед судом и имели равное право занимать общественные должности.

Ислам с самого своего зарождения показывал миру прекрасные примеры равенства перед законом и судом.

Посланник Аллаха ﷺ на собственном примере научил своих сподвижников, как нужно уважать того, кто требует соблюдения своего права. Однажды к нему пришёл иудей и потребовал возвращения долга, хотя срок его ещё не наступил. Он разговаривал с Пророком ﷺ неподобающим образом и говорил: «Воистину, вы всегда тянете с уплатой долгов, обану ‘Абд-аль-Мутталиб!» Увидев, что сподвижников разгневала его невежливость, Пророк ﷺ

сказал: «*Оставьте его, ибо, воистину, обладающий правом имеет право говорить*» [Джазари. Джами‘ аль-усуль. Т. 5. С. 189].

Судопроизводство — одна из важнейших задач в исламском государстве, потому что судья разбирает тяжбы, разрешает конфликты и ставит точку в предъявлении взаимных обвинений и претензий в соответствии с нормами Шариата, извлечёнными из Книги Аллаха и Сунны Его Посланника ﷺ.

Всевышний сказал:

**Те же, которые не принимают решений в соответствии с тем, что ниспоспал Аллах, являются неверующими.**

Сура 5 «Трапеза», аят 44

وَمَنْ لَمْ تَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَفَرُونَ ﴿٤٤﴾

**Те же, которые не принимают решений в соответствии с тем, что ниспоспал Аллах, являются несправедливыми.**

Сура 5 «Трапеза», аят 45

وَمَنْ لَمْ تَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿٤٥﴾

А в другом аяте Всевышний сказал:

**Те же, которые не принимают решений в соответствии с тем, что ниспоспал Аллах, являются нечестивцами.**

Сура 5 «Трапеза», аят 47

وَمَنْ لَمْ تَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَسِّقُونَ ﴿٤٧﴾

Для этой важной должности ‘Умар  выбрал сподвижников, которые много времени провели в обществе Посланника Аллаха  и впитали в себя свет его религии. Они умели извлекать соответ-

ствующие нормы Шариата из Благородного Корана и Пречистой Сунны и отдалялись от всего, что вызывает гнев Аллаха и Его Посланника, — несправедливости, притеснения, взяток и так далее.

Всевышний Аллах сказал:

**И когда вы судите среди людей,  
вы должны судить по справед-  
ливости.**

Сура 4 «Женщины», аят 58

وإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن  
تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ

**О вы, которые уверовали! Не  
пожирайте имущества друг друга  
незаконно.**

Сура 4 «Женщины», аят 29

يَتَأْكُلُوا  
أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطْلِ

‘Умар назначил судьёй Медины Абу ад-Дарду, Басры — Шурайха, а Куфы — Абу Мусу аль-Аш‘ари. Последнему он написал известное послание, содержащее наставления и указания, призванные помочь будущему судье. Ниже приведён текст этого послания, взятый из книги «Камиль» аль-Мубаррида.

С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного!

От раба Аллаха ‘Умара ибн аль-Хаттаба, повелителя верующих, ‘Абдаллаху ибн Кайсу. Мир тебе!

Поистине, судопроизводство — важная обязанность и традиция, которой нужно следовать. Страйся понять слова обеих сторон и выслушивай их с одинаковым вниманием, а иначе упустишь истину, которая может открыться тебе через слова одного из них, и тогда права не будут соблюдены. Встречай всех людей с одинаковым лицом, сиди перед ними одинаково и суди

их одинаково, так чтобы знатный не рассчитывал на то, что ради него ты поступишь несправедливо по отношению к другим, а слабый не отчаялся в твоей справедливости. Тот, кто утверждает, должен представить доказательства, а отрицающий должен поклясться. Примирение между мусульманами дозволено, за исключением такого, которое делает запретное дозволенным или делает дозволенное запретным.

Если ты вынес судебное решение, а потом, подумав, понял, что допустил ошибку, и изменил своё мнение — ты должен вернуться к истине, потому что истина изначальна и возвращение к ней лучше, чем дальнейшее продвижение по дороге лжи.

Старайся глубже понять запутанные, неясные вопросы, решения которых ты не найдёшь ни в Коране, ни в Сунне. Рассматривай хадисы, в которых описываются похожие случаи, и используй аналогию. Старайся вынести решение, которое было бы ближе к Аллаху и к истине.

Тому, кто заявляет о наличии у него какого-либо права, дай определённый срок. Если он представит доказательства, дай ему то, что принадлежит ему по праву. А в противном случае оставь всё как есть и закрой его дело. Так будет лучше, ибо в этом случае не останется сомнений.

Свидетельство всех мусульман принимается, кроме тех, кто уже подвергался установленному Шариатом наказанию (*хадд*) за какое-либо преступление, или его уже уличали в лжесвидетельстве, или же он подозревался в том, что называет себя сыном не своих родителей, или это бывший раб, называющий своим господином не того, кто дал ему свободу, ибо, поистине, Аллах

сокрыл от вас то, что в душах людей, и дал вам вместо этого знания доказательства и клятвы.

Избегай предвзятого отношения к одной из сторон и давления на кого-либо, ибо, поистине, Аллах дарует великую награду за истину, сказанную тогда, когда её нужно было сказать, а она — прекрасный запас. У кого правильное намерение и кто взялся за свою душу, того избавит Аллах от зла, причиняемого людьми. А кто демонстрирует людям наличие у него того, о чём Аллах знает, что это на самом деле ему не свойственно, того опозорит Аллах. Подумай же о награде Всевышнего Аллаха в виде удела в этом мире и сокровищницах Его милости. Мир тебе!

В исламском государстве были судьи, которые занимались исключительно судопроизводством. А другие были и судьями, и наместниками в одном лице. К первой категории относились: Ибн Мас'уд (Куфа), Сальман ибн Раби‘а (Басра, а позже — Кадисийя) и Кайс ибн Абу аль-‘Ас аль-Кураши (Египет). Ко второй категории относились: Нафи‘ аль-Хузай (наместник Мекки), Я‘ля ибн Умайя (наместник Саны), Суфьян ибн ‘Абдаллах ас-Сакафи (наместник Таифа), аль-Мугира ибн Шу‘ба<sup>[52]</sup> (наместник Куфы), Му‘авия ибн Абу Суфьян (наместник Шама), ‘Усман ибн Абу аль-‘Ас ас-Сакафи (наместник Бахрейна и Омана), Абу Муса аль-Аш‘ари (наместник Басры), ‘Умайр ибн Са‘д (наместник Хомса). Позже ‘Умар освободил аль-Мугиру и Абу Мусу аль-Аш‘ари от обязанностей судьи, и они остались только наместниками. В Медине судьями были ‘Али ибн Абу Талиб, Зайд ибн Сабит и ас-Саиб ибн Абу Язид.

[52] Абу ‘Абдаллах аль-Мугира ибн Шу‘ба ас-Сакафи — один из наиболее мудрых и уважаемых предводителей арабов, сподвижник. Принял ислам в 5 г. х. Был в Худайбии, участвовал в сражении при Ямаме и захвате Шама. Лишился глаза в битве при Ярмуке. Участвовал в сражениях при Кадисийя, Нахаванде, Хамадане и других. ‘Умар назначил его правителем Басры, а потом Куфы. Не участвовал в смуте. Му‘авия поручил ему правление Куфой, и он скончался там в 50 г. х.

В эпоху праведных халифов судьи выносили решения по всем вопросам, включая имущественные и семейные. Судья имел право задержать обвиняемого до выяснения обстоятельств дела. Во времена 'Умара уже существовали тюрьмы.

К судье предъявлялись следующие требования:

- 1) знание норм Шариата;
- 2) богообязненность;
- 3) равнодушие к чужому;
- 4) острый ум и проницательность;
- 5) строгость, но не жестокость, и мягкость, но не слабость;
- 6) сила личности;
- 7) состоятельность, влияние и благородное происхождение (такой судья не стремится к богатству и не боится людей, когда выносит решения).

У судьи были следующие обязанности.

1. Исренность намерений. Он должен был трудиться ради Аллаха.
2. Тщательное изучение дела.
3. Вынесение решения в соответствии с исламским Шариатом.
4. Если дело запутано, судья обязан обратиться за советом к знающим людям.
5. Однаковое отношение ко всем участникам тяжбы.
6. Поощрение слабых.
7. Дела приезжих должны рассматриваться в срочном порядке, чтобы им не приходилось задерживаться надолго в чужих краях, вдали от своего имущества и семей.
8. Спокойствие и рассудительность. Судья не должен выносить решения в гневе или в состоянии сильного эмоционального напряжения. Он должен дождаться момента, когда спокойствие и хладнокровие вернутся к нему, и только потом выносить решения. Судья также не должен выносить решения, когда он сильно голоден или страдает от жажды.
9. Отдаление от всего, что может повлиять на его решение, — взяток, подарков, уступок в торговле и тому подобного.

10. Решение должно выноситься на основе очевидных доказательств.
11. Желание примирить участников тяжбы.
12. Вынесенное решение не подлежит изменению.
13. За основу принимается невиновность обвиняемого: человек считается невиновным до тех пор, пока не будет доказана его вина.
14. Судья не имеет права прибегать к иджтихаду, если есть однозначный текст в Коране или Сунне.
15. Судья обязан подчиняться нормам судопроизводства.

О важности обладания острым умом свидетельствует следующая история. Ка‘б ибн Сивар сидел у ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, и в это время к нему пришла женщина и сказала: «О повелитель верующих! Мой муж постится днём и пристаивает ночи в молитве...» ‘Умар сказал: «Как прекрасно ты похвалила своего мужа!» Тогда Ка‘б сказал: «О повелитель верующих, поистине, она жалуется тебе на своего мужа». ‘Умар спросил: «Как это?» Ка‘б сказал: «Если он постится днём и молится ночью, то когда он найдёт время для неё?» Тогда ‘Умар сказал Ка‘бу: «Рассуди между ними, ибо ты понял из её дела то, чего не сумел понять я». Ка‘б сказал: «Предположим, что она — одна из четырёх жён. Пусть же он не соблюдает пост один день, освобождая время для неё, и потом посвящает поклонению три дня». ‘Умар одобрил это его решение и назначил его верховным судьёй Басры [Фатх Аль-Кадир. Т. 2. С. 518].

## § 1. Источники судебных норм

При ‘Умаре ﷺ судьи, вынося решения, опирались на те же источники, на которые опирался и Посланник Аллаха ﷺ, и Абу Bakr после него, — на Коран, Сунну и иджтихад. Однако судопроизводство в эпоху ‘Умара имело две важные отличительные особенности.

1. Совершенствование иджтихада и появление совета (*шура* — قیاس), согласного мнения (*иджма'* — اجماع), мнения (*ра'й* — رأی) и суждения по аналогии (*кийас* — قیاس).

2. Появление нового источника — прецедента (*савабик кадаийа* — سوابق قضائية).

Таким образом, во время правления ‘Умара существовали следующие источники судебных норм: Коран, Сунна, иджтихад, согласное мнение, аналогия и прецедент.

Шурайх передаёт, что ‘Умар сказал ему: «Суди по тому, что выяснишь из Корана. Если же ты не знаешь всю Книгу Аллаха, суди так, как судил Посланник Аллаха ﷺ. Если же ты не знаешь всех судебных решений, вынесенных Посланником Аллаха ﷺ, суди так, как судили имамы (правители), ведомые прямым путём. А если не знаешь всех судебных решений, вынесенных ими, то выноси решение согласно своему иджтихаду и советуйся со знающими и праведными людьми».

Согласное мнение имеет три составляющие: совет, иджтихад и единодушие. Если хотя бы одной составляющей не хватает, судья переходит к следующему источнику.

Если говорить о прецеденте, то это — судебные решения, вынесенные ранее по тому же вопросу. Однако, учитывая, что прецедентов не так много, судья может прибегать к суждению по аналогии.

Если же для вынесения решений невозможно использовать ни один из упомянутых выше источников, судья выносит решение по своему мнению, максимально приближая его к правилам Шариата и его целям.

## § 2. Доказательства, на которые опирался судья

При вынесении решений судья опирался на следующие доказательства.

1. Признание в устной или письменной форме.
2. Свидетельство. Судья при этом обращал внимание на то, кто свидетельствует. Однажды к ‘Умару ﷺ пришёл один че-

ловек, свидетельствовавший в пользу другого, и ‘Умар ﷺ спросил его: «Знаешь ли ты этого человека?» Тот ответил: «Да». ‘Умар ﷺ спросил: «Сосед ли ты ему, знающий его входы и выходы?» Человек ответил: «Нет». Тогда ‘Умар ﷺ спросил: «Сопровождал ли ты его хоть раз в путешествии, в котором познаются лучшие нравственные качества?» Человек снова ответил: «Нет». ‘Умар ﷺ спросил: «Было ли между вами дело, касающееся дирхемов и динаров, по которому узнаётся богобоязненность человека?» Он ответил: «Нет». Тогда ‘Умар ﷺ воскликнул: «Наверное, ты видел его молящимся в мечети, стоящим иногда и сидящим иногда, поднимающим голову свою и опускающим её!..» И тот человек ответил: «Да». Тогда ‘Умар ﷺ сказал: «Иди, ибо, поистине, ты не знаешь его!»

3. Клятва. ‘Умар требовал от некоторых участников тяжбы давать клятву в таких местах, которые внушают благоговейный страх — например, в Хиджре, а также между йеменским углом Каабы и местом стояния Ибрахима.
4. Мнение кайфа<sup>73</sup> в вопросах установления родства. Так поступал Посланник Аллаха ﷺ и все праведные халифы, включая ‘Умара ﷺ.
5. Косвенные доказательства. Например, беременность женщины, не состоящей в браке, считалась доказательством прелюбодеяния. И если человека вырвало вином, это считается доказательством того, что он пил вино.
6. Знание или подозрения самого судьи не являются основаниями для вынесения судебного решения.

‘Умар никогда не стремился поощрять людей признаваться в своих проступках и преступлениях, однако, если человек приходил с признанием сам или существовало неопровергнутое доказательство его вины, он подвергался установленному наказанию.

---

<sup>73</sup> Каиф — человек, умеющий определять родство по внешности.

### § 3. Судебные решения, вынесенные 'Умаром ибн аль-Хаттабом

1. Подделка государственной печати. Во времена 'Умара один человек подделал государственную печать и смог взять часть денег из казны. 'Умар велел нанести ему сто ударов и посадить на время под стражу. Тот продолжил вести себя вызывающе и оскорблять главу государства. 'Умар велел высечь его ещё сотней ударов. Потом всё повторилось, и 'Умар велел высечь его ещё сотней ударов, а затем сослал в другую область.

2. Кражा из казны. Когда один человек украл что-то из казны Куфы, 'Умар велел высечь его в качестве воспитательной меры, однако не стал отрубать ему руку, сказав: «У каждого человека есть право на эти деньги».

3. Воровство в голодный год. Когда в голодный год слуги Хатыба ибн Абу Бальтаа украли у одного музайнита верблюдицу и съели её, 'Умар не стал подвергать их установленному наказанию, то есть отрубать руку, потому что понял, что их вынудил к этому голод. Он велел выплатить пострадавшему музайниту двойную стоимость его верблюдицы — 800 дирхемов.

4. Умалишённая прелюбодеяка. Когда к 'Умару привели умалишённую женщину, совершившую прелюбодеяние, 'Умар посоветовался со сподвижниками и велел побить её камнями. 'Али увидел, как её ведут к месту казни, и сказал: «Отведите её назад», а потом пошёл к 'Умару и спросил: «Разве ты не знаешь, что перья [ангелов, записывающих деяния], подняты от троих?» — и он привёл соответствующий хадис. 'Умар сказал: «Да, я знаю это». 'Али спросил: «Так почему эту женщину едва не побили камнями?» После этого 'Умар отпустил её, повторяя: «Аллах велик, Аллах велик!»

5. Зиммий, надругавшийся над мусульманкой. 'Умар велел распять его, поскольку тот нарушил условия договора, который связывал зиммииев с мусульманами.

6. Принуждение женщины к прелюбодеянию. 'Умар не стал подвергать наказанию женщину, которая оказалась в пустыне и едва не погибла от жажды: она попросила у пастуха воды, но

он отказался поить её, пока она не позволит ему овладеть собой, и она согласилась, испугавшись, что погибнет от жажды. Он посоветовался с ‘Али, и ‘Али сказал: «Она сделала это вынужденно», и ‘Умар дал ей что-то и отпустил её.

7. Знание о запретности. Когда один из наместников написал ‘Умару, что некий человек признался ему в совершении прелюбодеяния, ‘Умар велел ему спросить признавшегося, знал ли он о том, что прелюбодеяние запретно. Если тот ответит утвердительно, следует наказать его, а если он ответит отрицательно, нужно сообщить ему о том, что прелюбодеяние запретно, и, если он совершил его снова, подвергнуть его установленному наказанию.

8. Второй брак женщины — прелюбодеяние. Женщина, которая вышла замуж, скрыв, что у неё уже есть муж. ‘Умар велел побить её камнями, а её нового мужа высечь сотней ударов.

9. Обвинение аль-Мугиры ибн Шу‘бы в прелюбодеянии. Против него засвидетельствовали трое, а четвёртый сначала хотел засвидетельствовать, но потом не стал этого делать, и ‘Умар подверг первых трёх свидетелей наказанию за клевету, сказав: «Хвали Аллаху, Который не позволил Шайтану злорадствовать относительно сподвижников Мухаммада ﷺ!»

10. Ложное обвинение. Женщина обвинила мужа в прелюбодеянии с её рабыней, а потом призналась, что сама подарила ему её, и ‘Умар велел подвергнуть её наказанию за клевету.

11. Убийство прелюбодея. Двоих праведных юношей дружили, и, когда один из них отправился в военный поход, он поручил второму позаботиться о его жене. Однажды, когда тот пришёл проведать её и спросить, не нужно ли ей чего, он застал её с иудеем и убил его своим мечом. ‘Умар, узнав об этом, не стал требовать никакого возмездия за его кровь.

12. Колдуны. ‘Умар велел казнить всех колдунов и колдуний, и все сподвижники одобрили его решение.

13. Мусульманин, убивший зиммия. ‘Умар велел казнить его в качестве воздаяния равным за это убийство.

13. Диа и касама. Между поселениями двух племён нашли тело убитого человека. ‘Умар велел измерить расстояние от того

места, где нашли тело, до каждого поселения, после чего велел пятидесяти мужчинам из поселения того племени, которое было ближе к убитому, поклясться, что они не убивали его и не знают, кто это сделал (такая клятва называется *касама*), и обязал их выплатить дию за него.

14. Наказание за употребление вина. Изначально оно составляло сорок ударов, а 'Умар увеличил число ударов до восьмидесяти, поскольку с расширением границ исламского государства и открытием новых земель для ислама в ислам вошло множество людей, которые не получили истинного исламского воспитания, какое получили сподвижники Посланника Аллаха ﷺ, и не понимали религию так глубоко, как первые мусульмане. Обнаружив, что число случаев употребления вина увеличилось, 'Умар посоветовался со сподвижниками, и они решили, что следует довести число ударов до восьмидесяти, приравняв это наказание к наименьшему из установленных Шариатом наказаний — наказанию за клевету.

15. Сожжение винной лавки. 'Умар велел сжечь несколько домов, в которых делали и продавали вино.

16. Муж десяти жён. Во времена Посланника Аллаха ﷺ один человек принял ислам, а у него было десять жён. Посланник Аллаха ﷺ велел ему выбрать четырёх, а остальным дать развод, что он и сделал. А позже, во времена 'Умара, он, почувствовав приближение смерти, дал развод всем жёнам и разделил своё имущество между своими сыновьями. 'Умар, поняв, что таким образом он хочет лишить жён наследства, велел ему возвратить жён и забрать назад то имущество, которое он отдал сыновьям.

17. Наибольшая и наименьшая продолжительность беременности. К 'Умару привели одну женщину, которая родила спустя шесть месяцев после заключения брака, и он хотел побить её камнями за прелюбодеяние. Тогда её сестра обратилась за помощью к 'Али и спросила, не знает ли он оправдания для неё, и 'Али указал 'Умару на место в Коране, где говорится, что детей следует кормить грудью два полных года и что вынашивание ребёнка и выкармливание вместе продолжа-

ются тридцать месяцев. Таким образом, если продолжительность кормления два года (24 месяца), то наименьшая продолжительность беременности составляет полгода (6 месяцев). И ‘Умар отпустил её.

А потом к ‘Умару привели беременную женщину, муж которой отсутствовал два года, и он уже хотел побить её камнями, но Му‘аз сказал: «О повелитель верующих! Если ты и имеешь права подвергнуть наказанию, то ты не имеешь права губить того, кто в её утробе!» Тогда ‘Умар велел оставить её в покое до тех пор, пока она не родит. И вскоре она родила мальчика, у которого уже выросли все зубы, и мальчик этот был похож как две капли воды на её мужа, и ‘Умар воскликнул: «Если бы не Му‘аз, погиб бы ‘Умар!»

#### **§ 4. Благо общества превыше блага отдельного человека**

‘Умар запрещал людям распоряжаться своим имуществом так, чтобы это наносило ущерб другим. Однажды ад-Даххак ибн Халифа хотел провести узкий канал через землю Мухаммада ибн Маслямы, однако тот не разрешил ему использовать для этого его землю. Ад-Даххак сказал: «Почему ты не позволяешь мне сделать это, ведь он принесёт пользу тебе первому, ибо ты сможешь брать воду из него?» — после чего пошёл и рассказал обо всём ‘Умару. ‘Умар велел Мухаммаду позволить ад-Даххаку провести воду через его землю. Он помнил, как Посланник Аллаха ﷺ велел соседям не мешать друг другу прибивать доски к стенам своих домов при необходимости.

#### **§ 5. Трёхкратный развод за один раз**

Во времена Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра ؓ, если мужчина произносил формулу развода три раза, это считалось од-

нократным разводом, а не трёхкратным. ‘Умар же, увидев, что люди стали злоупотреблять этим, посчитал нужным вернуть их к разводу, соответствующему Сунне, с однократным произнесением формулы развода и последующим выжиданием срока ‘идды, и объявил, что отныне трёхкратное произнесение формулы развода будет считаться трёхкратным разводом, а не однократным. Сделав это, ‘Умар ﷺ не поступил вразрез с текстами Корана и Сунны, а лишь сделал иджтихад в их понимании, то есть его решение было обоснованным с точки зрения Шариата.

1. Са‘ид ибн аль-Мусайяб ﷺ передаёт, что во времена Посланника Аллаха ﷺ один человек дал развод своей жене, произнеся формулу развода трижды кряду. Кто-то из сподвижников сказал ему, что он имеет право вернуть её. Тогда его жена отправилась к Посланнику Аллаха ﷺ, чтобы спросить его об этом. Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Ты отделена от него, и между вами нет наследования*». Из этого хадиса явно следует, что Посланник Аллаха ﷺ счёл трёхкратное произнесение формулы развода трёхкратным разводом.

2. Ан-Насаи приводит хадис о том, как Посланнику Аллаха ﷺ рассказали о человеке, который дал жене развод, произнеся формулу развода трижды кряду, и Посланник Аллаха ﷺ разгневался и сказал: «*Неужели он играет с Книгой Аллаха, когда я нахожусь среди вас?!*» И один человек, увидев гнев Посланника Аллаха ﷺ, даже поднялся и сказал: «Может, мне убить его?» Гнев Посланника Аллаха ﷺ указывает на то, что упомянутый развод был действительным. Если бы это было не так, Посланник Аллаха ﷺ разъяснил бы это, потому что в подобных случаях это разъяснение было необходимо, а Посланник Аллаха ﷺ никогда не откладывал на потом разъяснение религиозных норм.

3. Когда Рукана ибн ‘Абд-Язид дал жене развод, произнеся формулу развода трижды кряду, он сказал Посланнику Аллаха ﷺ: «Клянусь Аллахом, делая это, я хотел дать ей только один развод!» Посланник Аллаха ﷺ спросил: «*Клянёшься Ал-*

*лахом, что ты хотел дать ей только один развод?*» Рукана повторил: «Клянусь Аллахом, делая это, я хотел дать ей только один развод!» Посланник Аллаха ﷺ разрешил ему вернуть её, и он дал ей второй развод во времена ‘Умара и третий — во времена ‘Усмана.

Из хадиса можно понять, что если бы этот человек произнёс формулу развода трижды с намерением дать жене трёхкратный развод, то этот развод считался бы трёхкратным.

Таким образом, поступок ‘Умара не был нововведением. Кроме того, большинство сподвижников согласились с ним.

## § 6. Запрет временных браков

‘Умар ﷺ строго запрещал временные браки и считал их прелюбодеянием. Если такое прелюбодеяние совершал человек, состоявший в браке, ‘Умар приказывал побить его камнями. ‘Умар обещал подвергнуть подобному наказанию каждого, кто заключит брак с женщиной на определённый срок.

Однако в действительности временные браки запретил не ‘Умар ﷺ, а Посланник Аллаха ﷺ.

1. Муслим передаёт хадис с иснадом от Салямы о том, что в год покорения Мекки Посланник Аллаха ﷺ разрешил временные браки, а потом запретил их.

2. Ар-Раби‘ ибн Сабра передал, что его отец, принимавший участие в походе на Мекку вместе с Посланником Аллаха ﷺ, сказал: «Мы оставались там пятнадцать суток, и Посланник Аллаха ﷺ разрешил нам заключать временные браки. Тогда мы вместе с одним моим соплеменником покинули лагерь. Я пре-восходил его красотой, а он был почти уродлив, и каждый из нас взял с собой плащ, но мой плащ был ветхим, а плащ сына моего дяди — совершенно новым. Когда мы находились в нижней части Мекки, нам встретилась девушка, подобная длинношееей верблюдице. Мы сказали ей: “Не хочешь ли ты, чтобы один из нас заключил с тобой временный брак?” Она спроси-

ла: “А чего вы не пожалеете за это?” Каждый из нас расстелил перед ней свой плащ. Девушка стала смотреть на двух мужчин. Увидев, что она смотрит в мою сторону, мой спутник сказал: “Этот плащ изношенный, а мой — совершенно новый”. Она же трижды сказала: “Этот плащ неплох”, а потом я заключил с ней временный брак и не покидал её, пока Посланник Аллаха ﷺ не запретил временные браки».

3. Муслим передаёт со слов Сабры аль-Джухани رض, что, когда он находился с Посланником Аллаха ﷺ, тот сказал: «*О люди, поистине, я разрешал вам заключать временные браки, но теперь Аллах запретил вам это до самого Дня Воскрешения. Пусть же тот, у кого есть жена, с которой он заключил временный брак, отпустит её и не забирает у неё ничего из того, что он дал ей*».

4. Муслим приводит сообщение о том, что Ибн ‘Аббас считал разрешёнными временные браки, а ‘Али, узнав об этом, сказал: «Потише, о Ибн ‘Аббас! Поистине, Посланник Аллаха ﷺ запретил их во время похода на Хайбар. И тогда же он запретил употреблять в пищу мясо домашних ослов».

Таким образом, изначально временный брак запретил не ‘Умар ибн аль-Хаттаб رض, а Посланник Аллаха ﷺ. Это произошло в 8 году хиджры, причём запрет был категорическим и постоянным. Первый раз Посланник Аллаха ﷺ запретил временные браки в 6 году хиджры во время похода на Хайбар, а потом — в год покорения Мекки — он разрешил его. В течение 15 дней мусульмане заключали временные браки, после чего это было запрещено навсегда.

## § 7. Мнения ‘Умара ибн аль-Хаттаба رض о некоторых вопросах фикха

1. ‘Умар считал, что шкура мертвчины очищается путём выделки, если это шкура животного, которое относится к числу тех, которые считаются чистыми при жизни.

2. ‘Умар считал нежелательным совершать молитву на лисьих шкурах.
3. ‘Умар считал, что использование сивака<sup>74</sup> постыдимся после того, как солнце отклонится от точки зенита, то есть во второй половине дня, не является нежелательным. На-против, оно желательно.
4. ‘Умар считал, что протирать кожаную обувь и совершать подобные действия человеку, находящемуся в обычных условиях, разрешается в течение суток, а путнику — в течение трёх суток.
5. ‘Умар считал, что при протирании кожаной обуви отсчёт начинается со времени первого осквернения.
6. ‘Умар считал, что время, отведённое для совершения пятничной молитвы, начинается после того, как солнце отклонится от точки зенита.
7. ‘Умар считал, что прикосновение к половому органу нарушает состояние ритуальной чистоты и требует совершения малого омовения.
8. ‘Умар считал, что такбир в Праздник жертвоприношения следует произносить с рассвета в День ‘Арафа и до предвечерней молитвы (‘аср) последнего из дней ташрика.
9. Абу Бакр ﷺ и ‘Умар ﷺ считали, что лучше идти перед погребальными носилками, а не за ними.
10. ‘Умар считал, что закят обязаны выплачивать и дети, и умалишённые.
11. ‘Умар считал, что заключающие сделку имеют право её расторгнуть, пока они не разошлись.
12. ‘Умар считал, что продажа с авансовым финансированием (салям — سالم) в случае с животными недействительна.
13. ‘Умар считал, что, если человек поставил условие о том, что, когда настает время возвращать долг и должник не

---

<sup>74</sup> Сивак — палочка дерева арак, используемая для чистки зубов.

возвращает его, заимодавец имеет право продать оставленный ему залог в счёт долга, это условие должно выполняться.

14. ‘Умар считал, что девушка может распоряжаться принадлежащим ей имуществом только после того, как выйдет замуж и родит или проживёт год в доме мужа.
15. ‘Умар считал, что, если скотина лишилась глаза, виновный обязан выплатить владельцу скотины возмещение в размере четверти стоимости самой скотины.
16. ‘Умар и Абу Бакр считали, что разрешено нанимать работника за одежду в качестве платы.
17. ‘Умар считал, что дарение становится обязательным только после того, как подаренное перейдёт в собственность того, кому оно будет подарено.
18. ‘Умар считал, что человек, подаривший что-то тому, кто не является его родственником, имеет право вернуть подарок, если ему уже не отплатили за него.
19. ‘Умар считал, что найденная вещь должна дожидаться владельца в течение года, то есть в течение года следует объявлять о ней.
20. ‘Умар считал, что в случае необходимости разрешается взять немного из найденного и использовать его до объявления о нём.
21. ‘Умар считал, что, если о находке объявляли в течение необходимого срока и владелец так и не обнаружился, она становится собственностью нашедшего вне зависимости от того, богат он или беден.
22. ‘Умар считал, что разрешённая и запретная находка требуют одинаковых действий.
23. ‘Умар считал, что подкидыш должен оставаться у того, кто нашёл его, если этот человек достоин доверия и надёжен.
24. ‘Умар считал, что завещатель имеет право изменять своё завещание.
25. ‘Умар считал, что *каляля* — это человек, у которого на момент его смерти не было ни детей, ни родителей.

26. 'Умар считал, что если наследуют дочери и сёстры, то сёстры получают оставшееся после того, как дочери заберут свою долю.
27. 'Умар считал, что бабушки получают одну шестую часть наследуемого имущества, даже если их две.
28. 'Умар считал, что, если наследуют мать, сестра и дедушка, сестра получает половину, мать — треть того, что осталось, а остальное получает дедушка.
29. 'Умар считал, что, если наследуют муж и родители, мужу достаётся половина, матери — треть того, что осталось, а остальное получает отец. А если наследуют жена и родители, то жена получает одну четверть, мать — треть того, что осталось, а остальное получает отец.
30. 'Умар считал, что, если нет наследников, доли которых определены Шариатом, и нет тех, кто получает оставшееся после этой категории наследников, наследство получают родственники по материнской линии.

**Часть пятая**

**Отношения  
'Умара ибн аль-Хаттаба   
с наместниками**

## Глава первая

### Административное деление исламского государства

Когда границы исламского государства значительно расширились, ‘Умар ﷺ разделил его на несколько областей (административных территорий) для удобства управления ими. В каждую область он назначил наместников.

Итак, исламское государство делилось на следующие области.

#### § 1. Мекка

Наместником Мекки при ‘Умаре был Мухарриз ибн Хариса ибн Раби‘а ибн ‘Абд-Шамс, а потом его сменил Кунфуз ибн ‘Умайр ат-Тамими. После него Меккой стал управлять Нафи‘ ибн аль-Харис аль-Хузай. Он занимал эту должность до самой кончины ‘Умара.

При ‘Умаре была расширена Заповедная мечеть.

#### § 2. Медина

Наместником Медины был правитель исламского государства, то есть сам ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ. Когда он отсутствовал, Мединой управлял тот, кого халиф назначал своим заместителем. Иногда он назначал Зайда ибн Сабита ﷺ, иногда — ‘Али ибн

Абу Талиба ﷺ. Медина, вне всякого сомнения, имела большее значение, чем остальные области, поскольку была резиденцией главы государства. Из Медины войска отправлялись в военные походы. Из Медины наместники областей получали приказы. К тому же Медина была центром религиозного знания. В неё съезжались искатели религиозного знания со всего мира. В Медине жило множество сподвижников, которые были носителями этого знания. Они лучше всех знали Коран и Сунну.

### § 3. Таиф

Таиф был одним из важнейших городов исламского государства в эпоху ‘Умара. Наместником Таифа со временён Посланника Аллаха ﷺ был ‘Усман ибн Абу аль-‘Ас<sup>[53]</sup>. Абу Бакр оставил его на этой должности. Он оставался наместником города и в первые два года правления ‘Умара. После этого он попросил у ‘Умара разрешения участвовать в военных походах. ‘Умар разрешил ему при условии, что он выберет себе заместителя из числа жителей Таифа. Позже ‘Умар назначил ‘Усмана управлять Оманом и Бахрейном. Они с ‘Умаром вели переписку относительно закята с овощей, фруктов и мёда, что указывает на то, что в Таифе собирали богатые урожаи. Летом многие мекканцы приезжали в Таиф. Это был одним из самых стабильных регионов исламского государства в эпоху ‘Умара.

[53] ‘Усман ибн Абу аль-‘Ас ас-Сакафи — сподвижник из числа жителей Таифа. Прибыл к Пророку ﷺ вместе с делегацией племени сакиф и принял ислам. Пророк ﷺ назначил его правителем Таифа. Эту должность он занимал и при Абу Бакре. ‘Умар назначил его правителем Омана и Бахрейна. ‘Усман отстранил его от этой должности. После этого он жил в Басре до самой смерти в 51 г. х. Участвовал в покорении Индии и Персии.

## § 4. Йемен

[54] Я'ля ибн Умайя ибн Абу 'Убайдой ибн Хаммам ат-Тамими — автор первых в исламе книг по истории, сподвижник. Был богатым и щедрым и обладал властью. Жил в Мекке. Принял ислам после взятия Мекки. Участвовал в битвах при Хунайне, Таифе и Табуке вместе с Посланником Аллаха . Во времена Абу Бакра, 'Умара и 'Усмана находился по их велению в Йемене. В Верблюжьей битве сражался на стороне 'Аиши , а потом перешёл на сторону 'Али  и погиб в битве при Сыфтине в 37 г. х.

[55] Аль-'Аля ибн 'Абдаллах ибн аль-Хадрами — сподвижник, участник завоеваний. Посланник Аллаха  сделал его своим наместником в Бахрейне и поручил ему сбор закяты. Абу Бакр и 'Умар оставили его на этой должности. Позже 'Умар направил его в Басру, однако он скончался по дороге туда в 21 г. х. Утверждают, что он стал первым мусульманином, который участвовал в морском военном походе.

Йемен также был стабильной и благополучной областью исламского государства в дни правления 'Умара. В Йемене было несколько наместников. 'Умар оставил на прежних местах тех, кого назначил Абу Бакр в период своего правления. Известно, что одним из наместников Йемена был Я'ля ибн Умайя<sup>[54]</sup>, а также 'Абдаллах ибн Абу Раби'a аль-Махзуми. Последний, вероятнее всего, был наместником района в Йемене, который назывался Джанад.

Жители Йемена сыграли ключевую роль в открытии новых земель для ислама в эпоху 'Умара ибн аль-Хаттаба . Много йеменцев переселилось в новые города — Куфу, Басру и другие.

Некоторые жители Йемена переехали в Шам, а также в Египет после основания города Фустат.

## § 5. Бахрейн

'Умар  оставил в Бахрейне прежнего наместника — аль-'Аля ибн аль-Хадрами<sup>[55]</sup>. Он управлял этой областью исламского государства до 14 г. х. Такова наиболее достоверная версия. Аль-'Аля участвовал в ранних походах мусульман в персидские земли и сыграл важную роль в их открытии для ислама.

Позже его сменил 'Усман ибн Абу аль-'Ас , который продолжил открывать новые земли для ислама. 'Умар велел ему объединиться с наместником Басры Абу Мусой аль-Аш'ари, и они вместе сражались с персами. 'Усман ибн Абу аль-'Ас

был известен своей скромностью, богобоязненностью и воздержанием от запретного.

‘Усмана сменил сначала ‘Айяш ибн Абу Саур, а потом — Кудама ибн Маз‘ун. Люди были довольны правлением Кудамы, однако однажды его обвинили в том, что он пил вино, и обвинение подтвердилось. После этого ‘Умар подверг его установленному наказанию и снял его с должности наместника. Кудаму сменил известный сподвижник Абу Хурайра. Позже эту должность снова занял ‘Усман ибн Абу аль-‘Ас ас-Сакафи. Он был наместником Бахрейна до самой кончины ‘Умара.

Бахрейн был главным источником джизиы и хараджа, что указывает на богатство этого региона в те времена. Принявшие ислам жители Бахрейна участвовали в открытии для ислама персидских земель и более восточных районов.

## § 6. Египет

Наместником Египта был ‘Амр ибн аль-‘Ас, который и открыл его для ислама. Он занимал эту должность до самой кончины ‘Умара, несмотря на то что время от времени между ним и ‘Умаром возникали разногласия. До нас также дошли сообщения о том, что незадолго до кончины ‘Умара ‘Абдаллах ибн Абу ас-Сарх<sup>[56]</sup> был назначен наместником Верхнего Египта.

‘Умар внимательно следил за всем происходившим в этой области и вмешивался, если считал это необходимым. Следуя наставлениям ‘Умара, ‘Амр запрещал своим воинам заниматься земледелием.

[56] ‘Абдаллах ибн Са‘д ибн Абу Сарх аль-Кураши аль-‘Амири — завоеватель Африки и доблестный воин бану ‘Амир, сподвижник-герой. Молочный брат ‘Усмана ибн ‘Аффана. Принял ислам до взятия Мекки. Был одним из тех, кто записывал Откровение. Командовал правым флангом войска ‘Амра ибн аль-‘Аса во время завоевания Египта и стал его правителем после ‘Амра в 25 г. х. В последующие пятнадцать лет завоевывал Триполи, Тонго и другие области Африки. Предпринял морской военный поход против византийцев в Затас-Савари. Не вмешивался в конфликт между ‘Али и Му‘авией. Умер внезапной смертью в ‘Аскаляне во время совершения молитвы в 37 г. х.

Благодаря справедливости и великодушию 'Умара и его наместников многие жители Египта приняли ислам.

'Амр, будучи наместником, сам собирал джизью. В случае необходимости он пользовался помощью других людей, однако отвечал перед халифом за эту область именно он.

## § 7. Шам

Когда скончался Абу Bakr as-Siddiq , войсками Шама командовал Халид ибн аль-Валид. Он же считался ответственным за этот район. Став халифом, 'Умар снял Халида с этой должности и назначил на его место Абу 'Убайду ибн аль-Джарраха. Абу 'Убайда произвёл некоторые изменения в этих районах. Он назначил несколько наместников. Так, он назначил Язида ибн Абу Суфьяна наместником Палестины и её окрестностей, Шурахбия ибн Хасану — наместником Иордании, Халида ибн аль-Валида — наместником Дамаска, а Хабиба ибн Масляму — наместником Хомса. Позже он отстранил Хабиба и назначил на его место 'Абдаллаха ибн Курта as-Simali. Потом он отстранил его и назначил на его место 'Убаду ибн ас-Самита, а потом отстранил 'Убаду и вернул 'Абдаллаха ибн Курта. Иногда он посыпал людей в определённые районы Шама, чтобы они управляли ими в течение определённого времени. Так, он посыпал Mu'aza ibn Djabaля в Иорданию. Отправляясь в военный поход, Mu'az оставил своим заместителем в Дамаске Sa'ida ibn Zayda ибн 'Амра ибн Нуфайля.

После гибели Абу 'Убайды и Mu'aza наместником Шама стал Язид, который скончался от той же болезни, что и они, в 18 году хиджры, а перед смертью написал 'Умару, что хочет назначить наместником Шама своего брата Mu'aviu. 'Умар одобрил его назначение.

## § 8. Ирак и земли персов

Открытие для ислама этих земель началось во времена Абу Бакра  . До прибытия Халида ибн аль-Валида войсками мусуль-

ман в этих районах командовал аль-Мусанна аш-Шейбани<sup>[57]</sup>.

Если говорить о Басре, то сначала ее управлял ‘Утба ибн Газван. После его кончины ‘Умар назначил на его место аль-Мугири ибн Шу‘бу. Впоследствии наместником Басры стал Абу Муса, который по праву считается одним из величайших наместников ‘Умара.

Если же говорить о Куфе, то первым наместником Куфы был Са‘д ибн Абу Ваккас, который был основателем города. Лучшие люди Куфы восхищались Са‘дом и уважали его за его праведность, богообоязненность, острый ум и справедливость. Потом его сменил ‘Аммар. Его сменил на этом посту аль-Мугири ибн Шу‘ба, который оставался наместником Куфы до самой кончины ‘Умара.

Открыв для ислама Мадайн (Ктесифон), столицу государства хосроя, Са‘д ибн Абу Ваккас задержался там на некоторое время, а потом перебрался в Куфу. Наместником Мадаина был назначен Сальман аль-Фариси. А в конце жизни ‘Умара городом управлял Хузайфа ибн аль-Яман, который занимал эту должность до конца правления ‘Усмана ибн ‘Аффана.

Хузайфа был первым наместником Азербайджана после того, как эта область была открыта для ислама. Позже его сменил ‘Утба ибн Фаргад.

[57] Аль-Мусанна ибн Хариса ибн Салмана аш-Шейбани — сподвижник. Выдающийся предводитель и завоеватель. принял ислам в 9 г. х. Участвовал в походах против персов во времена Абу Бакра и отличился в них. Абу Бакр  назначил его предводителем его народа. Он первым вступил со своим войском на плодородные земли Ирака, а потом Абу Бакр послал ему на помощь Халида. ‘Умар послал к ним Абу ‘Убайда и Са‘да, однако аль-Мусанна умер от раны до прибытия Са‘да. Это было в 14 г. х.

## Глава вторая

### Назначение наместников в эпоху 'Умара ибн аль-Хаттаба

Следуя примеру Посланника Аллаха  и Абу Бакра ас-Сыддика , 'Умар ибн аль-Хаттаб  назначал на должность наместников только лучших людей, известных своей богообоязненностью, честностью, справедливостью и компетентностью в подобных делах.

#### § 1. Требования к наместникам

1. Сила и честность. 'Умар назначал сильного человека и смещал более слабого. Например, он отстранил Шурахбия ибн Хасану и назначил на его место Му'авию ибн Абу Суфьяна. Когда Шурахбиль спросил его о причине своего отстранения, 'Умар объяснил ему, что он не гневается на него ни за что, просто Му'авия сильнее его, поэтому он и назначил его на эту должность.

2. Знание. Назначая командующих войском, 'Умар следовал Сунне Посланника Аллаха , назначая знающего человека.

3. Опыт и компетентность. 'Умар ибн аль-Хаттаб  обращал внимание на праведность и богообоязненность, однако он смотрел и на компетентность и жизненный опыт, поскольку пра-

ведного, но неопытного человека легко обмануть, и у него может не получиться правильно среагировать в чрезвычайных обстоятельствах.

4. 'Умар не назначал бедуинов управлять городскими жителями и не назначал городских жителей управлять бедуинами.

5. Милосердие. Однажды 'Умар ибн аль-Хаттаб написал одному человеку из племени аслям, что хочет назначить его на ответственную должность. А когда тот прибыл к нему, на коленях 'Умара сидели некоторые из его детей и он играл с ними и целовал их. Этот человек удивился: «Ты делаешь это, о повелитель верующих? Клянусь Аллахом, я никогда не целовал никого из своих детей». 'Умар же сказал в ответ: «Это означает, что по отношению к другим людям ты ещё более жесток» — и отказался от своего намерения назначить его на упомянутую должность.

6. 'Умар не назначал на ответственные должности своих родственников, несмотря на то что многие из них были достойны этого, чтобы избежать лишних разговоров и возможных нареканий.

7. 'Умар не назначал того, кто сам просил о назначении.

8. 'Умар запрещал тем, кого он назначал на ответственные должности, заниматься торговлей.

9. 'Умар узнавал, сколько у человека имущества, перед тем как назначить его на ответственную должность, чтобы при его смещении или переводе на другую должность посмотреть, насколько оно увеличилось. Таким образом он следил чтобы наместники не брали лишнего и не тратили время на торговлю и обогащение.

10. Обычно 'Умар давал своим наместникам наставления и ставил им некоторые условия. Чаще всего такими условиями были скромность, богообязненность, умеренность в пользовании мирскими благами, усердие и искренность в работе.

11. 'Умар советовался со сподвижниками Посланника Аллаха относительно назначения наместников.

[58] Аль-Ахнаф ибн Кайс ибн Mu'авия Абу Бахр ат-Тамими ас-Са'ди — предводитель племени тамим, один из великих людей и бесстрашных завоевателей. Согласно наиболее известной версии, его звали ад-Даххак, а аль-Ахнаф — это прозвище. Он родился в Басре, застал Пророка , однако ни разу не видел его. Утверждают также, что Пророк  обращался к Аллаху с мольбой за него. Он прибыл к 'Умару в составе делегации, и 'Умар велел Абу Мусе аль-Аш'ари приблизить его к себе, советоваться с ним в делах и прислушиваться к его мнению. Участвовал в завоеваниях. В день Верблюжьей битвы не присоединился к сражавшимся, не желая участвовать в смуте. В день битвы при Сыффине сражался на стороне 'Али. Завоевал Мервируз и был наместником халифа в Хорасане. О его терпении и кротости говорили люди, а сам он говорил о себе: «Я не кроток, но я стараюсь быть таковым». Он был честным, надёжным и достойным доверия. Умер в Басре в 67 г. х.

12. 'Умар имел обыкновение испытывать людей, прежде чем назначить их на ответственную должность. Так, он удерживал при себе Ахнафа<sup>[58]</sup> целый год, наблюдая за ним, прежде чем назначить его на подобную должность.

13. 'Умар обычно назначал управлять людьми человека из их числа, то есть их со-племенника, потому что зачастую в подобных случаях наместники и работники лучше справлялись со своими обязанностями.

14. 'Умар обычно писал назначенным письма, в которых извещал их об их назначении. В некоторых случаях новый наместник или командующий прибывал на место назначения с письмом, в котором говорилось о смещении с этой должности того, кто занимал её ранее.

15. 'Умар не назначал на ответственные должности немусульман и не прибегал к их помощи в делах мусульман.

## § 2. Главные качества наместников 'Умара ибн аль-Хаттаба

1. Равнодущие к мирским благам и умеренность в пользовании ими.

2. Скромность. Абу 'Убайда ибн аль-Джаррах сидел на земле вместе со своими воинами, хотя и был командующим, и выполнял ту же работу, что и они, так что его не могли отличить от обычного воина.

3. Осознание того, что наместничество — тяжкое бремя. 'Умар предлагал многим сподвижникам должности наместников, но они

отказывались, а некоторые из тех, кого он назначал наместниками, просили освободить их от этих должностей.

4. Уважение к прежним наместникам. Никто из них не старался казаться лучше предыдущего наместника и не говорил о своих предшественниках ничего дурного.

### § 3. Права наместников

И жители областей, и халиф, вне всяких сомнений, имели определённые обязанности перед наместниками.

1. Покорность в том, что не является ослушанием Аллаха.

Всевышний Аллах сказал:

**О вы, которые уверовали! Понирайтесь Аллаху, повинуйтесь Посланнику и обладателям власти среди вас. Если же вы станете спорить о чём-нибудь, то обратитесь с этим к Аллаху и Посланнику, если вы веруете в Аллаха и Последний день. Так будет лучше и вернее по значению.**

Сура 4 «Женщины», аят 59

يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ  
وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُنْكَرُ  
فَإِن تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ  
وَالرَّسُولِ إِن كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ  
وَاللَّيْلَمَ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ  
تَأْوِيلًا

А Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Не должно быть подчинения творению в том, что является ослушанием Творца».

2. Чистосердечие по отношению к наместникам и добрый совет.
3. Передача важных и правдивых новостей наместникам.
4. Помощь наместникам и поддержка их. 'Умар строго спрашивал со своих наместников, но, если кто-то пытался обидеть их или несправедливо поступить с ними, 'Умар защищал их и принимал меры против притеснителей.

5. Право на иджтихад. Халиф не запрещал наместникам поступать согласно собственному иджтихаду. Известно, что Ибн Мас'уд был одним из наместников 'Умара и при этом разошёлся с ним во мнениях более чем в ста вопросах, в которых допустим иджтихад.

6. Уважительное отношение после смещения с должности.

7. Материальные права. Наместники имели право получать содержание (жалованье). Важность этих выплат очевидна, поскольку они не только позволяли наместникам содержать семью, но и уберегали их от искушения принять подарки или взятки людей. Получая жалованье, они не зависели от людей и не тратили время на другие занятия, позволяющие заработать на жизнь, — например, торговлю. Однако наместники 'Умара не злоупотребляли своим положением. Например, Сальман аль-Фариси, который управлял городом с тридцати тысячным населением и получал пять тысяч дирхемов в год, в силу своей скромности и неприхотливости питался лишь тем, на что зарабатывал своими руками, а своё жалованье раздавал в качестве милостыни.

Некоторые наместники вообще не хотели брать жалованье, которое назначал им 'Умар . Однако 'Умар следовал Сунне Посланника Аллаха , который понимал необходимость избавлять тех, кто занимает ответственные должности, от необходимости обращаться к людям, а также освобождать их от посторонних дел, чтобы они исполняли свои обязанности наилучшим образом.

8. Лечение в случае болезни.

## § 4. Обязанности наместников

Помимо прав у наместников, разумеется, были обязанности.

1. Соблюдение установлений религии. Распространение исламского призыва, защита религии, совершение коллективных молитв и хаджа и применение установленных Шариатом наказаний входили в обязанности наместников.

Осознавая необходимость распространения религии и религиозного просвещения в открытых для ислама областях, наместники принимали соответствующие меры. Так, Абу Суфьян, видя, что население Шама нуждается в религиозном просвещении, написал 'Умару, прося его направить в Шам кого-нибудь из знающих сподвижников, и 'Умар направил к нему пять обладателей знания из числа сподвижников, чтобы они учили людей, давали фетвы и отвечали на вопросы.

Наместники совершали коллективные молитвы в подвластных им областях. 'Умар уделял молитве особое внимание, потому что был убеждён: кто пренебрежительно относится к обязательной молитве, тот с ещё большим пренебрежением относится к остальным составляющим религии.

Далеко не всегда наместник исполнял все функции: совершение молитв, командование войсками, судопроизводство и распоряжение казнью. Например, назначив 'Аммара ибн Ясира совершать молитву с людьми и командовать войсками в одной из областей, 'Умар назначил Ибн Мас'уда в ту же область вершить судопроизводство и распоряжаться казнью.

Если говорить о сохранении и защите религии, то 'Умар неустанно заботился о правильности убеждений верующих и соблюдении Сунны Посланника Аллаха ﷺ, а также почтительном и трепетном отношении к религии.

Во времена 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ было построено около четырёх тысяч мечетей.

Наместники сообщали людям о времени совершения хаджа и о том, когда отбывают паломники из их областей. Они также помогали халифу и назначенным им людям руководить совершением хаджа, следить за порядком и правильным исполнением всех обрядов.

Наместники самостоятельно применяли установленные Шариатом наказания в своих областях, однако 'Умар поставил им одно условие: если речь шла о смертной казни, то наместники не должны были исполнять приговор до тех пор, пока не получат разрешение от халифа, то есть от самого 'Умара.

## 2. Обеспечение безопасности.

3. Борьба на пути Аллаха. Многие наместники были одновременно командующими войск. Более того, многие из них становились наместниками после того, как та или иная область открывалась для ислама под их командованием.

В обязанности наместника входило: посыпать добровольцев на поля сражений, защищать свою область от врагов, строить укрепления в городах, следить за действиями врагов, обеспечивать воинов лошадьми. В областях были земли, выделенные специально для разведения и содержания лошадей. Только в Куфе было четыре тысячи лошадей, за которыми следил Сальман ибн Раби‘а аль-Бахили<sup>[59]</sup>. В случае нападения мусульмане могли бросить в бой несколько тысяч всадников за очень короткое время, поскольку всё необходимое снаряжение хранилось там же. В обязанности наместников также входило: обучать молодёжь военному искусству и готовить их к возможным сражениям, контролировать военные канцелярии и исполнять условия мирных договоров.

4. Обеспечение людей. Вспомним, как поступил 'Умар в голодный год. Он написал наместникам областей, прося у них помощи, и они снарядили караваны с продуктами и послали к нему в Медину, что помогло справиться с голодом.

Наместник распределял средства, которые поступали в область или собирались в самой области.

[59] Абу 'Абдаллах Сальман ибн Раби‘а ибн Язид аль-Бахили. Среди учёных существуют разногласия относительно того, был ли он сподвижником. Он был праведным человеком, участвовал в завоевании Шама, а потом переселился в Ираке. Участвовал в завоевании Армении во времена 'Усмана. Погиб в бою, не дожив до 30 г. х.

Наместники также распределяли то имущество, дома и земли, которые доставались мусульманам в результате открытия для ислама новых земель.

5. Назначение работников и сборщиков закята.

6. Забота о зиммиях. Наместник следил за тем, чтобы права зиммиев строго соблюдались, а сами они исполняли свои обязанности перед мусульманами.

7. Совет и оказание почёта достойным людям. Это также входило в обязанность наместника. Он советовался с людьми по важным вопросам и выражал уважение к достойным людям, которые представляли народ перед наместником. Однажды 'Умар написал одному из своих наместников: «Среди людей есть наиболее достойные и благородные, которые сообщают наместникам о нуждах людей. Оказывай же почёт таким людям. Достаточно слабому мусульманину быть справедливым в правлении и дележе».

8. Оценка нужд области и её преобразование. Са'д ибн Абу Вакас велел прорыть реку в своей области, поскольку этого требовали крестьяне, которым нужна была вода для земледелия.

9. Решение социальных вопросов. 'Умар спрашивал членов прибывающих к нему делегаций о наместниках: навещают ли они больных? заботятся ли о невольниках? заставляют ли слабых и нуждающихся ждать у своих дверей или сразу же рассматривают их дела, помогают им и удовлетворяют их нужды? И если хотя бы на один из этих вопросов они отвечали отрицательно, 'Умар снимал с должности этого наместника. 'Умар также велел своим наместникам быть скромными и не выделяться среди людей своей одеждой и средством передвижения. Он также запрещал им запирать двери и брать привратников.

10. Однаковое отношение ко всем людям. Наместник не имел права отнести к арабу лучше, чем к неарабу.

Помимо перечисленных действий, наместник обязан проявлять искренность по отношению к подвластным ему людям и заботиться о них. Он должен быть праведным и богобоязненным и подавать благой пример мусульманам.

## § 5. Решение проблемы языкового барьера в областях и режим работы наместников

В областях использовались переводчики, которые порой были просто необходимы: даже в канцеляриях записи велись на родном языке жителей области. Переводчики требовались и в судопроизводстве, чтобы судья и участники тяжбы могли понимать друг друга. Требовались они и во время военных походов для переговоров и заключения мирных договоров.

У наместников не было такого понятия, как часы работы. Люди могли приходить к ним со своими жалобами и просьбами в любое время. У наместников не было привратников. Некоторые наместники следовали примеру 'Умара и ходили по городу ночью, чтобы знать, всё ли спокойно.

## Глава третья

### Контроль 'Умара ибн аль-Хаттаба над наместниками

'Умар  не только старался назначать на должности наместников наилучших кандидатов, но и строго следил за их деятельностью и спрашивал с них. 'Умар считал себя ответственным за всё, что они делают.

'Умар  следил за поведением и действиями своих наместников: у него был особый секретный аппарат, задачей которого было докладывать 'Умару об их деятельности.

'Умар  знал о наместнике столько же, сколько он знал бы, если бы жил с ним в одном доме.

'Умар  требовал от наместников, прибывающих в Медину, въезжать в город только днём, чтобы видеть, какое имущество они везут с собой, чтобы легче было контролировать их.

'Умар  также требовал от наместников, чтобы время от времени они посыпали к нему делегации, состоящие из нескольких жителей области, и, когда они приезжали, 'Умар подробно расспрашивал их о наместниках. Это был очень действенный способ узнать о деятельности наместника из уст тех, кто жил рядом с ними.

'Умар  посыпал письма наместникам и велел гонцам по прибытии в область объявлять людям, что они готовы отвезти халифу их письма, если те хотят передать ему что-нибудь. Таким образом, люди имели возможность поставить 'Умара в известность о действиях его наместников, которые их не устраивали, никого и ничего не опасаясь.

'Умар  прибегал к помощи Мухаммада ибн Маслямы аль-Ансари для наблюдения за наместниками. Мухаммад был, таким образом, главным следователем или инспектором государства. Когда 'Умару подавали жалобы на наместников, он поручал ему удостовериться в правдивости этих утверждений. У Мухаммада ибн Маслямы, разумеется, были помощники.

'Умар  также использовал сезон хаджа. В это время 'Умар встречался с теми, у кого были жалобы на наместников, с наблюдателями, которых он посыпал в области, чтобы они докладывали ему о деятельности наместников, и, наконец, с самими наместниками. Таким образом, это был сезон не только хаджа, но и выяснения отношений между наместниками и их подданными.

В присутствии людей 'Умар перечислял обязанности наместников, а потом просил встать тех, по отношению к кому наместник не выполнил эти обязанности.

Наконец, сам 'Умар ездил в области, чтобы своими глазами увидеть, как живут люди, и выслушать их отзывы и жалобы. Так было, например, после эпидемии в Шаме. Незадолго до своей гибели 'Умар говорил, что хочет посвятить год поездкам по областям исламского государства, чтобы убедиться в том, что его наместники исполняют свои обязанности должным образом и что на просторах его государства царит справедливость, благополучие и безопасность. 'Умар понимал, что у людей могут быть нужды, удовлетворить которые может только халиф, но у них нет возможности приехать в Медину и поговорить с халифом. 'Умар собирался провести два месяца в Шаме, два месяца — в Аравии, два месяца — в Куфе, два месяца — в Басре. 'Умар несколько раз приезжал в Шам и разговаривал там с наместниками и народом.

Он заходил к Абу 'Убайде и видел, как живёт он и его семья, и жена Абу 'Убайды упрекнула 'Умара за то, в каком положении они оказались.

'Умар также заходил к Халиду ибн аль-Валиду и видел, что в его жилище не на чем взгляд задержать: у него почти не было вещей, одно только оружие, починкой которого он занимался.

‘Умар заходил к наместникам неожиданно, без предупреждения. Он брал с собой кого-нибудь, и его спутник стучал в дверь и спрашивал у наместника разрешения войти, не сообщая ему, что он привёл с собой халифа.

‘Умар также посыпал к ним людей с деньгами и велел им наблюдать, как наместники будут распоряжаться этими средствами. Когда однажды ‘Умар послал таким образом Абу ‘Убайде пятьсот динаров, тот тут же разделил их, завернув каждую кучку монет в кусок ткани, и велел отдать эти деньги бедным и нуждающимся, ничего не оставив у себя.

‘Умар не только следил за своими наместниками и строго спрашивал с них. По отношению к самому себе он был ещё более строг.

## § 1. Государственный архив

‘Умар хранил записи и документы, касающиеся государственных дел, в том числе и мирные договоры, заключаемые с жителями открытых для ислама областей. Он хранил эти бумаги в особом сундуке. Вероятнее всего, наместники также хранили подобные документы, чтобы при необходимости вернуться к ним.

## § 2. Жалобы на наместников

‘Умар лично рассматривал жалобы людей, выяснял обстоятельства дела и следил за тем, чтобы справедливость была восстановлена, а виновные наказаны, будь то наместники или простые люди.

Он также советовался относительно этих жалоб со сподвижниками.

**Жалоба жителей Куфы на Са‘да ибн Абу Ваккаса .** Несколько жителей Куфы во главе с аль-Джаррахом ибн Синаном решили пожаловаться ‘Умару на наместника Куфы Са‘да ибн Абу Ваккаса. Са‘д был безупречным правителем — богобоязненным и праведным, справедливым и милосердным, внимательным

и заботливым. Однако нашлись люди, которым не по душе порядок и справедливость. Они следовали своим страстям и не думали ни о чём ином. Для подачи жалобы они выбрали подходящее время: огнепоклонники как раз собирались в Нахаванде, и мусульмане готовились к сражению с ними.

Податели жалобы знали, как 'Умар заботится о единстве и сплочённости мусульман. 'Умар сказал им, что, зная их, он уверен, что они просто хотят очернить его наместника. Однако это не помешает ему исполнить долг главы государства и рассмотреть жалобу. Он отправил Мухаммада ибн Масляму в Куфу, чтобы он расспросил в местных мечетях о Са'де и выяснил, правда ли то, в чём его обвиняют. Все, кого бы ни спросил Мухаммад о Са'де, отзывались о нём с похвалой и говорили, что они довольны Са'дом и не хотят другого наместника.

И только аль-Джаррах ибн Синан и его товарищи молчали. Они не говорили дурного о Са'де, но и не хвалили его. Когда же Мухаммад начал расспрашивать о Са'де в бану 'Абс, Усама ибн Катада стал наговаривать на Са'да, а тот, слыша это, обратился к Аллаху с мольбой против него. Всевышний Аллах ответил на его мольбу: всё, о чём просил Са'д, сбылось, и все убедились, что этот человек лгал. Потом Са'д обратился с мольбой против аль-Джарраха и его приспешников, и Всевышний Аллах действительно подверг их тяжким испытаниям, и они умерли страшной и позорной смертью. Так заботится Всевышний Аллах о своих приближённых, чьи сердца исполнены богобоязненности.

Са'д сказал: «Поистине, я был первым человеком, пролившим кровь многобожников, и Посланник Аллаха  сказал мне в день битвы при Ухуде: *«Стреляй, да станут мои отец и мать выкупом за тебя!»* — и я принял ислам пятым, а бану Асад утверждают, что я не умею совершать молитву и охота отвлекает меня от моих обязанностей?!» Мухаммад ибн Масляма доставил их к 'Умару и рассказал ему обо всём. 'Умар спросил: «О Са'д, как ты совершаешь молитву?» Тот ответил: «Удлиняю первые два рак'ата и укорачиваю последние два». 'Умар сказал: «Я так и думал». Таким образом, 'Умар убедился, что обвинения, выдвину-

тые против Мухаммада бездоказательны, однако всё же снял его с должности наместника во избежание смуты. Он спросил: «Кто твой заместитель?» Тот ответил: «‘Абдаллах ибн ‘Абдаллах ибн ‘Утбан». И ‘Умар назначил его на должность наместника Куфы.

Так ‘Умар заботился о том, чтобы на территории его государства не возникали разногласия и смуты. Что же касается наместников, то никто из них не жалел о своём смещении, поскольку для них наместничество было не доходным местом и не предметом желаний, а трудной обязанностью и величайшей ответственностью, которая тяжким бременем ложится на плечи человека. Они понимали, что Всевышний Аллах спросит с них в Судный день, а потому предпочитали избегать подобных должностей. Если деятельность наместника становится поводом для смуты, то её лучше прекратить, что и сделал ‘Умар в случае с Са‘дом. Важно также отметить, что, сняв Са‘да с должности наместника, ‘Умар назначил на его место его заместителя, которого Са‘д хорошо знал и которому доверял.

‘Умар оставил Са‘да при себе в Медине, и вскоре тот превратился в одного из ближайших советников ‘Умара. ‘Умар включил его в число претендентов на должность халифа после того, как ему была нанесена смертельная рана.

**Жалобы на ‘Амра ибн аль-‘Аса.** Когда ‘Абд-ар-Рахман, сын ‘Умара, вместе с одним человеком выпил напиток, не зная, что он опьяняет, а потом пришёл к ‘Амру и потребовал, чтобы тот подверг их обоих установленному наказанию за употребление вина, ‘Амр сначала отказался, но потом всё же подверг их наказанию, однако не перед всеми людьми, а в своём доме, за что ‘Умар впоследствии жёстко упрекнул его, сказав, что он обязан подвергать людей установленному наказанию вне зависимости от того, состоят они в родстве с халифом или нет.

К ‘Умару поступало ещё несколько жалоб на ‘Амра — в частности, от копта, которого несправедливо ударил сын ‘Амра. ‘Умар вызвал их к себе и велел копту воздать сыну ‘Амра равным, а потом посмотрел на ‘Амра и сказал: «О ‘Амр, когда вы успели поработить людей, ведь матери родили их свободными!»

А один человек пожаловался 'Умару на то, что 'Амр обвинил его в лицемерии, и 'Умар велел ему высечь 'Амра на глазах у людей, если только найдутся свидетели, способные подтвердить выдвинутое обвинение. Свидетели действительно нашлись. Некоторые пытались помешать этому человеку ударить 'Амра и предлагали ему потребовать материальное возмещение за нанесённую обиду, однако тот отказался. И вот, когда он подошёл к 'Амру, чтобы ударить его на глазах у собравшихся, он спросил: «Может ли кто-нибудь помешать мне ударить тебя?» 'Амр ответил: «Нет. Делай то, что тебе велено». Тогда этот человек сказал: «Поистине, я прощаю тебя» — и не стал бить его.

Подобные жалобы подавались против Абу Мусы аль-Аш'ари, который был наместником Басры, и против Са'ида ибн 'Амира, который был наместником Хомса. Жители Хомса были известны тем, что, подобно жителям Куфы, часто жаловались на своих наместников, причём жалобы чаще всего были необоснованны. Когда они пожаловались 'Умару на Са'ида ибн 'Амира, 'Умар собрал подателей жалобы и вызвал Са'ида. Затем он спросил: «Что вас не устраивает в нём?» Они сказали: «Он выходит к нам только тогда, когда солнце уже высоко». 'Умар спросил: «Что скажешь?» Са'ид сказал: «Я не хотел говорить об этом, но что поделаешь. У моей семьи нет прислути, поэтому ранним утром я замешиваю тесто, жду, когда оно поднимется, пеку хлеб для нас, а потом выхожу к ним». 'Умар спросил: «На что ещё вы жалуетесь?» Они сказали: «Он не принимает нас, если мы приходим ночью». 'Умар спросил: «Что скажешь?» Са'ид сказал: «Я не хотел говорить об этом, но что поделаешь... Я посвящаю день им, а ночь — Аллаху». 'Умар спросил: «На что ещё вы жалуетесь?» Они сказали: «Один день в месяц он не выходит к нам». 'Умар спросил: «Что скажешь?» Са'ид сказал: «Я не хотел говорить об этом, но что поделаешь... У меня нет слуги, который стирал бы мою одежду, и у меня нет другой одежды, поэтому я жду, пока она высохнет после стирки, после чего надеваю её и выхожу к ним». 'Умар спросил: «На что ещё вы жалуетесь?» Они сказали: «Время от времени он бывает словно не в себе». 'Умар спросил: «Что скажешь?» Са'ид сказал: «Я видел, как курайшиты убивали Хубайба аль-Ансари в Мекке. Они долго мучили его и терзали его плоть, а потом спросили: «Же-

лаешь ли ты, чтобы на твоём месте оказался Мухаммад?” Он ответил: “Я не желал бы сидеть среди членов своей семьи и знать, что Мухаммада ﷺ уколола колючка!” А потом он закричал: “О Мухаммад! Я вспоминаю тот день и то, что я не помог ему тогда, поскольку был язычником, не веровавшим во Всевышнего Аллаха, и мне начинает казаться, что Всевышний Аллах не простит мне этот грех. И тогда я впадаю в то состояние, о котором они говорят». ‘Умар сказал: «Хвала Аллаху, Который не заставил меня изменить моё мнение о тебе». И ‘Умар послал ему тысячу динаров, чтобы он приобрёл себе всё необходимое, однако он раздал их нуждающимся.

Стоило ‘Умару узнать о том, что его наместник поступил с кем-то неподобающим образом, обидел или унизил кого-то, как он снимал его с должности наместника и больше не назначал на ответственные должности.

‘Умар наказывал своих наместников за проступки. Если совершённое наместником требовало воздаяния равным, ‘Умар велел воздать ему равным. В других случаях он отстранял наместника и назначал на его место другого. ‘Умар также велел своим наместникам не делать в своих домах дверей и не брать привратников. Узнав же о том, что Са‘д ибн Абу Ваккас поставил в своём доме дверь, ‘Умар велел Мухаммаду ибн Масляме пойти и сжечь эту дверь, что тот и сделал.

Увидев, что в доме Язида ибн Абу Суфьяна стены украшены красивой тканью, ‘Умар воскликнул: «Ты одеваешь стены вместо того, чтобы одеть людей? Ведь эта ткань могла уберечь кого-нибудь от зноя или холода!»

Жители Иерусалима выразили готовность заключить мир при условии, что гарантом соблюдения мирного договора будет ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ. ‘Амр передал ‘Умару их требование, и ‘Умар ﷺ приехал в Шам, чтобы самому принять от них ключи мечети Аль-Акса. Он оставил в Медине ‘Али ибн Абу Талиба ﷺ. Его наместники в Джабии встретили его.

Сначала он встретился с Язилем ибн Абу Суфьяном, затем с Абу ‘Убайдом, а после него — с Халидом ибн аль-Валидом. Издалека ему показалось, что воины одеты в парчу и шёлк. Он спустился с коня,

взял несколько камней и бросил в них, воскликнув: «Быстро же вы изменили своё мнение! Встречать меня в подобном одеянии! Лишь два года назад вы наконец наелись досыта. Однако, клянусь Аллахом, если бы вы поступили так через двести лет, я и тогда заменил бы вас другими!» Воины сказали: «О повелитель верующих! Это блестит не шёлк, а оружие». Он сказал: «Если так, тогда всё в порядке».

'Умар также не раз упрекал своих наместников в устной или письменной форме.

### § 3. История смещения Халида ибн аль-Валида

'Умар смешал Халида дважды. Первый раз это произошло после того, как между ними возникли разногласия. Став халифом, 'Умар оставил некоторых наместников, назначенных Абу Бакром, а других сместил. При этом он решил изменить порядок работы наместников, установленный Абу Бакром, поскольку остро ощущал свою ответственность за всё, что происходит в его государстве, и считал, что должен контролировать каждый шаг наместников, поскольку Всевышний Аллах спросит его за всё в Судный день. Среди тех, кто осудил его за это, был Халид ибн аль-Валид. Когда 'Умар потребовал от него не совершать определённые действия без его одобрения и разрешения, Халид сказал, что либо он будет исполнять свои обязанности так, как считает нужным, либо он не будет выполнять их вообще. После этого 'Умар, не согласившийся с ним, сместил его с должности. Позже он предлагал ему должности, но Халид отказывался работать под контролем 'Умара, на чём настаивал 'Умар.

Отстранение Халида было обычным политическим шагом, и в этом решении не было ничего личного. Если 'Умар считал необходимым сместить какого-либо наместника, он назначал на его место другого, не менее способного, ответственного и компетентного, и эта его политика принесла прекрасные плоды.

Халид воспринял отстранение спокойно. Он не возражал и не упрекал 'Умара. На его место был назначен Абу 'Убайда, и Халид продолжал сражаться под его командованием около четырёх

лет. Халид не чувствовал себя ущемлённым, поскольку он был и остался великим полководцем, доблестным воином, бесстрашным героем и богобоязненным мусульманином.

Халид сказал на смертном одре: «Я участвовал в стольких сражениях, и всё тело моё в следах от ударов мечом, копьём или стрелой, и вот я умираю в своей постели. Я умираю своей смертью, как умирает верблюд...»

Он также говорил: «Поистине, ночь, в которую ко мне приведут невесту или обрадуют рождением сына, не милее мне, чем холодная ночь, в которую я с отрядом нападаю на врага перед рассветом».

Когда Халид узнал о своём смешении и назначении Абу ‘Убайды, он сказал: «Клянусь Аллахом, если бы он поручил маленькому ребёнку командовать мною, я бы подчинился, так неужели я стану противоречить тебе, когда ты уверовал раньше меня и принял ислам прежде меня?!»

После этого Халид безоговорочно исполнял приказы Абу ‘Убайды. Как мы видим, Халид продолжал починяться халифу, несмотря на смешение.

Второй раз ‘Умар сместил Халида в Киннасрине. Когда Халид с ‘Иядом ввели войска в византийские земли, одержали ряд побед и привезли богатую добычу, Халид дал аль-Аш‘асу ибн Кайсу аль-Кинди премию в десять тысяч дирхемов. ‘Умар, узнав об этом, написал Абу ‘Убайде, чтобы тот провёл расследование и выяснил, из каких средств Халид дал аль-Аш‘асу эти деньги. Одновременно ‘Умар отстранил его от любой работы в войсках и вызвал к себе в Медину на допрос, который проходил в присутствии Абу ‘Убайды. В результате расследования выяснилось, что обвинения беспочвенны и Халид ничего не брал из казны. Узнав о своём смешении, Халид попрощался с воинами Шама. Он не позволил себе упрёков по адресу ‘Умара. Он лишь выразил сожаление из-за расставания с боевыми товарищами. Один воин поднялся и сказал: «Терпи, о предводитель, ибо это смута!» Халид возразил: «Пока ‘Умар жив, смуты не будет».

Согласно одному из дошедших до нас сообщений, Халид сразу же подчинился приказу, и единственным проявлением его чувств стал мягкий упрёк, адресованный повелителю верующих.

'Умар ответил на его упрёк следующим образом: «Клянусь Аллахом, Халид, ты у меня на прекрасном счету и я люблю тебя!.. Не упрекай же меня ни за что после этого дня».

Итак, причины были политическими, и отстранение Халида стало следствием понимания 'Умаром происходивших событий и его представлений об отдельных личностях. Иными словами, 'Умар, будучи правителем государства, поступил так, как считал нужным поступить в данной ситуации. Он стремился установить равновесие между всеми силами, задействованными в формировании государства.

Что же касается второго отстранения, то о нём сам 'Умар сказал, обратившись к людям с речью: «Поистине, я отстранил Халида вовсе не потому, что недоволен им или обвиняю его в вероломстве. Причина в том, что люди очарованы им, и я испугался, что они начнут всецело полагаться на него (вместо того чтобы полагаться на Аллаха), и Аллах подвергнет их испытанию из-за него. Я хотел, чтобы они знали, что всё исходит только от Аллаха, и всё, что происходит, происходит исключительно по Его воле, и не обольщались и не обманывались».

Узнав о кончине Халида, 'Умар сказал: «Да помилует Аллах Абу Сулеймана! То, что у Аллаха, лучше для него, потому что дела его были благими. Он жил благородно и достойно, и его смерть стала великой потерей для нас. Однако время неумолимо...»

Таким образом, причины отстранения в обоих случаях сводились к различиям во взгляде Халида и 'Умара на политику и расходование средств. Между ними никогда не было личной вражды или взаимной неприязни. Напротив, 'Умар часто хвалил Халида, а Халид хорошо отзывался об 'Умаре.

Это были два великих человека, чьи имена остались на страницах исламской истории. Они любили и уважали друг друга, и отношения между ними были такими, какими должны быть отношения братьев по вере.

## **Часть шестая**

**Открытие для ислама  
Ирака и восточных областей**

## Глава первая

### Второй этап покорения Ирака и Востока

Первым этапом этих завоеваний считается открытие для ислама некоторых областей в период правления Абу Бакра ас-Сыдика  . Эти завоевания осуществили мусульмане под командованием Халида ибн аль-Валида.

#### § 1. Назначение Абу'Убайда ас-Сакафи командующим в Ираке

После кончины Абу Бакра  'Умар  , став халифом, собрал людей и стал побуждать их к сражению с персами в течение трёх дней. Однако никто не выразился участвовать в будущем походе в земли Ирака, поскольку персы были смелыми и опытными воинами и сражаться с ними всегда было трудно. Тогда поднялся аль-Мусанна ибн Хариса и заговорил. Он напомнил людям о том, сколько земель в Ираке открыл для ислама Халид ибн аль-Валид с позволения Всевышнего Аллаха и как облегчил Всевышний положение мусульман, даровав им военную добычу с тех земель. После его речи появились первые добровольцы. Первым записался в войска Абу 'Убайд ибн Мас'уд ас-Сакафи, а за ним — Салит ибн Кайс аль-Ансари. Последний поднялся и сказал: «Поистине, я подарил свою душу Аллаху — я, мои двоюродные братья и те, кто последовал за мной!» Его слова оказали сильное воздействие на мусульман и резко подняли их боевой дух. Люди стали готовиться

к походу и попросили ‘Умара назначить им командающего из числа мухаджиров или ансаров. ‘Умар назначил командующим того, кто пришёл к нему первым, — Абу ‘Убайда ибн Мас‘уда, и сказал ему: «Слушай сподвижников Посланника Аллаха ﷺ и позволяй им участвовать в принятии решений. Не принимай скоропалительных решений, но тщательно обдумывай и взвешивай всё. Для войны нужен собранный и терпеливый человек, умеющий понять, когда нужно действовать, а когда — воздержаться от действия. Мне помешала назначить командующим Салита лишь его поспешность в военных делах. Поспешность в войне, если она не сознательная и оправданная, грозит поражением. Клянусь Аллахом, если бы не его поспешность, я бы назначил командующим его!» [Иbn аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 433; Иbn Хальдун. Т. 2. С. 520].

Затем он сказал: «Поистине, ты ступишь на землю козней, обмана, предательства, вероломства и надменности. Ты придёшь к народу, который привык творить зло и отточил своё мастерство. Они быстро забывают добро и делают вид, что не замечают его. Поэтому следи за собой и придерживай свой язык: не выдавай свои тайны, ибо хранящий свои тайны надёжно защищён и враг не подойдёт к нему со слабой стороны. А раскрывая свои тайны, он рискует потерпеть поражение» [Иbn Хальдун. Т. 2. С. 521–522].

Под командованием Абу ‘Убайда было семь тысяч воинов. По требованию ‘Умара Абу ‘Убайда ибн аль-Джаррах послал к нему ещё десять тысяч воинов из числа тех, которые прибыли вместе с Халидом. Ими командовал Хашим ибн ‘Утба<sup>[60]</sup>. ‘Умар также послал

[60] Хашим ибн ‘Утба ибн Абу Ваккас, прозванный аль-Миркалъ, — сподвижник, оратор и доблестный воин. Племянник Са‘да (сын его брата). Принял ислам в день взятия Мекки. Жил в Шаме. ‘Умар послал его к Са‘ду с подкреплением. Участвовал в сражении при Кадисии, а в сражении при Ярмуке ему повредили глаз. За воевал Джалию. Сражался на стороне ‘Али в его битвах. Убит в последний день битвы при Сыфтине в 37 г. х.

в Ирак Джарира ибн 'Абдаллаха аль-Баджили с четырьмя тысячами воинов. Он отправился в Куфу.

В это время персы почти забыли о мусульманах, поскольку перед ними стоял очень важный вопрос: кто станет преемником умершего правителя? В конце концов, они решили поручить правление Буран, дочери персидского царя, — до тех пор пока не отыщется другой достойный претендент из семьи хосроя. А помогать ей должен был Рустам, персидский военачальник, который также был астрологом.

## § 2. Сражения при Намарике, Барусме и Каскаре

**Сражение при Намарике в 13 году хиджры.** Персы, узнав о том, что мусульмане идут в их земли, решили напугать Абу 'Убайду. Они надеялись посеять панику среди мусульман, чтобы войско повернуло обратно. Для этого они стянули силы и снарядили войска под командованием нескольких военачальников.

Абу 'Убайд вышел навстречу персам. Сразившись с ними, мусульмане нанесли им поражение и взяли в плен Джабана и Марданшаха, которые командовали правым флангом персидских войск. Марданшаха убили, а Джабан сумел убедить пленившего его, чтобы он взял его под свою защиту и тем самым сохранил ему жизнь. Его привели к Абу 'Убайду, и некоторые посоветовали ему казнить Джабана, однако Абу 'Убайд сказал: «Мне стыдно убивать человека, которого взял под свою защиту мусульманин, ведь мусульмане подобны единому телу и обещание, данное одним мусульманином, не должен нарушать никто из них».

Это прекрасный пример снисходительности и великодушия мусульман, а также их верности слову.

Стоит отметить, что аль-Мусанна, который ранее уже командовал войсками мусульман в Ираке, не стал возражать против назначения командующим Абу 'Убайда, который прибыл в Ирак впервые. Он продолжил сражаться под командованием Абу

‘Убайда после того, как сам был командующим, подобно тому как в своё время Халид ибн аль-Валид стал сражаться под командованием Абу ‘Убайды после того, как был командующим.

**Сражение при Каскаре.** А потерпевшее поражение персидское войско тем временем направилось в Каскар, войсками которого командовал Нарси. Буран и Рустам узнали о поражении и послали на помощь войскам Каскара новое огромное войско под командованием Галена (Джалинуса). Абу ‘Убайд направился в Каскар. Он сражался там с персами до прихода Джалинуса и нанёс им сокрушительное поражение.

Мусульманам досталось много военной добычи, среди которой была еда и плоды, которые предназначались для правителей и знати. Мусульмане отдали эту еду и плоды персидским крестьянам, которые никогда и не мечтали о подобном. Абу ‘Убайд послал к ‘Умару гонцов с известием об одержанной победе и пятой частью военной добычи. Среди захваченного были плоды, которые выращивали только для правителей и которые ели только правители и те, кого они ими угощали. Абу ‘Убайд написал ‘Умару: «Поистине, Аллах дал нам вкусить пищу, которую вкушали правители и которую они оберегали, и мы пожелали, чтобы ты увидел её и благодарил Аллаха за милость, которую Он оказал нам» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 451].

Персы пришли к Абу ‘Убайду и принесли ему разные персидские блюда. Он же спросил их: «А воинов вы почтили так же?» Они ответили: «У нас не было возможности... Однако мы сделаем это». Тогда Абу ‘Убайд сказал: «Нам не нужно это... Сколь скверным человеком будет Абу ‘Убайд, если, придя сюда вместе со своими земляками и соплеменниками, возьмёт что-то себе, не дав этого им?! Нет! Клянусь Аллахом, я не стану есть то, что вы принесли, и то, что предал Аллах в мои руки, кроме того, что едят они!» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 452; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 437]. И только когда персы накормили всех его воинов, он согласился принять их подарок.

Это пример скромности командующих мусульман и их равнодушия к мирским благам. Абу ‘Убайд считал себя таким же во-

ином, как и остальные, и не хотел ничем отличаться от них. Он сидел вместе с ними, ел то же, что ели они, и был убеждён, что не имеет права ни на что иное. Командующие мусульман остро ощущали свою ответственность перед Всевышним Аллахом и боялись Его гнева.

Затем он послал свои отряды в Барусму, За'би и к реке Гор. Эти отряды нанесли поражение встретившим их персам. Персидские предводители запросили мира. Их просьба была удовлетворена, и они сразу же заплатили джизью.

Так мусульмане разбили три персидских войска.

### § 3. Сражение у моста в 13 году хиджры

Персы предоставили мусульманам выбор: либо они перейдут по мосту к мусульманам и начнут сражаться, либо мусульмане перейдут к ним. Абу 'Убайд решил, что мусульмане должны перейти к персам. Сопровождавшие его военачальники отговаривали его, но он сказал: «Персы не смелее нас перед лицом смерти!» Они перешли на другой берег реки, и началось сражение.

Абу 'Убайд забыл наставление 'Умара , его предостережения и веление быть осторожным и осмотрительным в земле коварства, козней и обмана. Он забыл наказ 'Умара  хранить свои тайны. Обсуждение вопроса о том, следует ли мусульманам переходить на другую сторону реки к персам, велось в присутствии хитрого и коварного перса Марданшаха, посланца предводителя персов Бахмана Джазавейхи. Перс понял важность происходящего, и у него созрел план. Он сказал Абу 'Убайду: «Персы назвали вас трусами!» Его слова разожгли пыл Абу 'Убайда, и он не послушал уговоров товарищей отказаться от переправы и поклялся во что бы то ни стало перейти на другую сторону Евфрата...

У персидского войска было много слонов, на которых были бубенцы, и лошади мусульман испугались их. Мусульмане оказались в трудном положении. Тогда Абу 'Убайд сказал: «Ата-

куйте слонов, режьте подпруги и сбрасывайте сидящих на них!» Он бросился к белому слону и показал им пример. Однако слон задел его ногой. Он упал на землю, и слон раздавил его. Знамя подхватил его брат. Он сражался возле его тела до тех пор, пока ему не удалось забрать его, а потом слон убил и его. Знамя попадало поочерёдно в руки семи воинов из племени сакиф. Как только погибал один, второй подхватывал знамя. Потом знамя взял аль-Мусанна. Положение стало очень тяжёлым, и некоторые мусульмане побежали. Бросившись к мосту, они увидели, что он обрублен. Его обрубил один из мусульман<sup>[61]</sup>, чтобы они не побежали. Однако это не остановило их. Они начали бросаться в Евфрат, и одни утонули, а другие спаслись. Увидев это, аль-Мусанна крикнул тем, которые уже добрались до противоположного берега, чтобы они привязали мост. Когда его приказание было выполнено, он велел мусульманам переходить по мосту на другую сторону. Он сказал им: «Переходите спокойно, ибо мы прикрываем вас. Не паникуйте и не топите самих себя». Он продолжал сражаться, пока они преодолевали мост. Он перешёл одним из последних.

Последним из сражавшихся на мосту был Салит ибн Кайс. В этом сражении погибло около четырёх тысяч мусульман: одни были убиты, а другие утонули в реке. Раненый аль-Мусанна остался в окружении немногочисленного войска. Однако, несмотря на трудное положение, мусульмане храбро сражались, и персы потеряли около шести тысяч воинов.

[61] Это был 'Абдаллах ибн Мирсад ас-Сакафи. Его привели к аль-Мусанне, и тот ударил его и сказал ему: «Почему ты сделал это?» Он ответил: «Чтобы они сражались!» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 457]. А в книге «Аль-Камиль» Ибн аль-Асира упоминается, что 'Абдаллах сказал: «О люди! Погибните за то, за что погибли ваши предводители, или победите!»

## Важнейшие уроки и выводы

**Вещий сон.** Рассказывают, что жена Абу ‘Убайды, которая была праведной женщиной, увидела во сне, что она находилась в Марвахе (место, где произошло сражение с персами) и что с небес спустился человек с сосудом, в котором было питьё Рая. Из этого сосуда попил Абу ‘Убайд, его сын Джабр и семь его родственников, все из племени сакиф. Она рассказала о своём сне Абу ‘Убайду, и он сказал: «Это — гибель на пути Аллаха (*шахада — شهادة!*)!» И действительно, в этой битве погиб он и люди, имеющие которых называла его жена.

**Две роковые ошибки, принёсшие поражение мусульманам.** Первой ошибкой стало то, что Абу Убайд отказался прислушаться к совету опытных и достойных людей, входивших в состав его войска и запретивших ему переходить к персам. Они настаивали на том, чтобы персы сами перешли к ним. Стоит отметить также, что Абу ‘Убайд очень плохо знал местность.

Перейдя к персам, Абу ‘Убайд продемонстрировал смелость и стремление к мученичеству, однако он не подумал о последствиях и о том, как его действия могут повлиять на исход битвы. Его войско оказалось в узком и неудобном для военных манёвров месте. Мусульмане попали в ловушку. К тому же они потеряли свою конницу, и получилось, что пехота мусульман в одиночку сражалась против пехоты, конницы и слонов врага. После гибели Абу ‘Убайда у мусульман фактически не было командования. Знамя переходило от одного к другому. Один за другим погибли все те, кого назначил Абу ‘Убайд. И только когда командование перешло к аль-Мусанне, положение немного выправилось.

Таким образом, Абу ‘Убайд позволил врагу ставить мусульманам условия.

Второй роковой ошибкой стал поступок ‘Абдаллаха ибн Мирсада, который обрубил мост, чтобы мусульмане сражались до последнего. Только Всевышний Аллах, а после Него — стойкость аль-Мусанны уберегли мусульман от верной гибели.

Эта битва продемонстрировала крайнюю важность командования. Аль-Мусанна, взяв на себя командование, сумел спасти войско.

Кроме того, аль-Мусанна сумел поднять боевой дух воинов. Он увёл с собой четыре тысячи воинов (изначально их было десять тысяч) и разбил войска Джабана и Марданшаха. Персы не ожидали, что командующий, потерявший половину войска, решится продолжить сражение, да ещё с подобной решимостью и отвагой.

**Всевышний Аллах не оставляет верующих без поддержки.** Он удержал персов от преследования мусульман.

Бахман узнал о том, что часть персов желает видеть на троне Рустама, а другая часть поддерживает Файрузана, и передумал преследовать воинов аль-Мусанны.

Когда до ‘Умара дошло известие о поражении, он сказал: «О Аллах, поистине, я освобождаю каждого мусульманина от ответственности, и для каждого мусульманина я защита и опора. Да помилует Аллах Абу ‘Убайда! Если бы он присоединился ко мне, я был бы ему защитой и опорой».

Этот эпизод показывает характер ‘Умара. Ему действительно была присуща строгость и решимость, однако его сердце не было лишено милосердия. Он умел сочувствовать и сострадать.

## § 4. Сражение при Бувайбе в 13 году хиджры

‘Умар собрал добровольцев, желавших отправиться в Ирак.

‘Умар послал аль-Мусанне большое подкрепление. В состав нового войска вошли Джарир ибн ‘Абдаллах аль-Баджали со своими людьми и Ханзали ибн ар-Раби‘. ‘Умар также отправил в Ирак Хиляля ибн ‘Алькаму с отрядом из Рабаба и хас‘амитов. ‘Умар призвал и бывших вероотступников, которые искренне раскаялись, и каждый раз, когда к нему приходил один из них, он направлял его к аль-Мусанне.

Что же касается Рустама и Файрузана, которые боролись за персидский трон, то, узнав о действиях мусульман, они на-

правили в Хиру войско под командованием перса Михрана из Хамадана. Аль-Мусанна написал Джариру и остальным, чтобы они направлялись в Бувайб<sup>75</sup>. Аль-Мусанна пошёл им навстречу. Соединившись, мусульмане сразились с Михраном. Так же, как и в прошлый раз, их разделял Евфрат. Однако на этот раз аль-Мусанна решил остаться на месте, чтобы не повторилась трагедия последнего сражения. Персы сами перешли к ним.

Аль-Мусанна сказал о персидских воинах: «Я сражался с персами и арабами во времена невежества и после появления ислама, и, клянусь Аллахом, во времена невежества сотня персидских воинов была страшнее для меня, чем тысяча арабов, а сегодня победить тысячу персидских воинов для меня легче, чем победить сотню арабских воинов. Поистине, Аллах лишил их былого могущества и обезвредил их козни, и пусть теперь не пугает вас блеск, который вы видите. Пусть не пугает вас ни их многочисленность, ни длинные стрелы — теперь они словно стадо, которое идёт туда, куда его гонят». Эти слова успокоили мусульман и подняли их боевой дух перед сражением.

Аль-Мусанна выровнял ряды, подбадривая мусульман и наставляя их. Он сказал: «Я надеюсь, что сегодня они не смогут победить вас. Клянусь Аллахом, я желаю вам того же, чего желаю самому себе». Он был справедлив к ним, говорил с ними искренне и не оставлял их ни в благополучии, ни в тяготах. Он сказал им: «Я крикну “Аллах велик!” трижды, а когда я крикну в четвёртый раз, устремляйтесь вперёд».

Когда он в первый раз крикнул «Аллах велик!», персы определили их и устремились в атаку. Он же, увидев неровные ряды, послал сказать воинам: «Ваш предводитель приветствует вас и говорит вам: не позорьте мусульман сегодня — выровняйте ряды», — после чего улыбнулся, преисполненный спокой-

---

<sup>75</sup> Бувайб — в настоящее время местность близ Куфы.

ствия и надежды. Затем два войска схлестнулись, и аль-Мусанна устремился к центру боевого построения персов, в котором стоял Михран. Фланги тем временем сражались, и ни один из них не мог принести своему командующему победу. Мас'уд ибн Хариса, командующий пехотой, велел воинам ни в коем случае не оставлять свои позиции и не паниковать, если кто-то из командующих или даже все они погибнут, потому что, оставив свои позиции, они сделают всё войско уязвимым. А когда войско становится уязвимым, в его рядах начинается паника, за которой следует бегство и поражение.

Однако в конце концов центральные ряды мусульман разгромили центральные ряды язычников, и Михран был убит. Увидев это, мусульмане обоих флангов приободрились и устремились вперёд, тесня противника, подобно одной волне, и обратили персов в бегство. Те устремились к мосту, желая перейти на другую сторону, однако аль-Мусанна опередил их и преградил им путь. Они заметались в ужасе и побежали в разные стороны.

Позже аль-Мусанна считал этот поступок одной из своих ошибок и говорил: «Не следует ставить в трудное положение тех, кто и так не способен сопротивляться». Это признание можно считать указанием на силу веры аль-Мусанны, его равнодушие к славе и заботу о мусульманах, поскольку, отрезав персам путь к отступлению, аль-Мусанна вынудил их сражаться не на жизнь, а на смерть. Ведь когда человек чувствует, что назад пути нет, он сражается как лев, подчиняясь инстинкту самосохранения, и проявляет такую силу и стойкость, которую не проявил бы в обычных обстоятельствах. Таким образом, сделав это, аль-Мусанна невольно усложнил задачу мусульманам. Но Всевышний Аллах пожелал, чтобы всё окончилось благополучно.

Аль-Мусанна был безупречным командующим, мудрым и решительным. Его уважали и любили все воины, и никто не мог сказать о нём ничего дурного. Он заботился о тех, кем командовал. Он умел поднимать боевой дух воинов и вселять в них уверенность и спокойствие. Когда его брата Мас'уда смертель-

но ранили, он сказал: «О мусульмане! Пусть вас не пугает гибель моего брата, ибо так погибают лучшие из вас!» А сам Мас'уд сказал: «Поднимите знамёна, да возвысит вас Аллах, и пусть не пугает вас моя смерть!»

Командующие войском послали женщинам мусульман немного еды с одним из предводителей арабов-христиан. Его звали 'Амр ибн 'Абд-аль-Масих. С ним были его люди. Увидев его и его людей, женщины решили, что на них хотят напасть. Они сначала закричали, а потом схватили камни и шесты и встали, приготовившись защищать своих детей. 'Амр ибн 'Абд-аль-Масих сказал: «Вот такими и должны быть женщины этого войска!» И он сообщил им радостную весть об одержанной мусульманами победе.

Радость от одержанной победы не заставила аль-Мусанну забыть о своей цели. Сразу после битвы он отобрал добровольцев и отправил их преследовать врага. Они дошли до Сабата и захватили богатую военную добычу, после чего вернулись к аль-Мусанне.

Сражение при Бувайбе имело очень важное значение. Во-первых, боевой дух мусульман поднялся после одержанной победы, что было необходимо после поражения у моста и потрясения, которое испытали мусульмане во время того сражения.

Во-вторых, чернозёмы Ирака перешли под власть мусульман. Сначала они в своих сражениях дошли только до Евфрата. Потом они сражались между Евфратом и Тигром. Сражение при Бувайбе в Ираке имело для мусульман такое же значение, как и сражение при Ярмуке в Шаме.

## § 5. Рынок Аль-Ханафис

Затем аль-Мусанна направился к рынку Аль-Ханафис<sup>76</sup> и рынку Багдада, оставив вместо себя в Хире Башира ибн аль-

---

<sup>76</sup> Место близ Анбара, города, расположенного к западу от Мадаина.

Хассасыйя<sup>[62]</sup>. Поскольку на рынках велась торговля, аль-Мусанне и его войску досталось много золота и серебра.

Он двигался до тех пор, пока не подошёл к реке Салихин в Анбаре. Затем он отправил отряд для сражения с арабами в Сыффине<sup>77</sup>. Этот отряд прибыл туда и разгромил врага.

После этого Ирак окончательно перешёл под власть мусульман, которые сделали его жителей зиммиями и стали взимать с них джизью и использовать захваченные земли. Все территории, расположенные западнее Евфрата, вышли из-под влияния персов. Также уменьшилось их влияние на Джазиру.

Аль-Мусанна всегда действовал в соответствии с заранее составленным планом и тщательно обдумывал свои действия, что вместе с его глубокой верой во Всевышнего Аллаха и упованием на Него способствовало достижению успеха.

Эти изменения оказали сильное воздействие на персов, и они поняли, что необходимо как можно быстрее покончить с разногласиями и избрать достойного правителя, а иначе их царство падёт. Они также понимали, что необходимо что-то предпринять. Персидская знать пришла к Рустаму и Файрузану и сказала: «Посмотрите, до чего довели вас разногласия! Вы ослабили персов

[62] Башир ибн Мабад ибн Бадир ас-Садуси аль-Хасасыйя. Его звали Захм, однако Пророк изменил его имя.

<sup>77</sup> Сыффин — местность западнее Евфрата с северной стороны. Сегодня эта местность относится к области Халеба.

и дали возможность врагу одержать над ними верх. Ей-богу, только вы, наши предводители, являетесь причиной нашей слабости. Вы раскололи персов и отбили у них желание сражаться с врагами. Вы не подумали о том, что персы не разделяют ваши мнения и что вы подвергаете их смертельной опасности. Мы не сегодня завтра погибнем! За Багдадом, Сабатом и Тикритом последует Мадаин. Ей-богу, вы объединитесь, а иначе мы возьмёмся за вас. Если бы ваша гибель не означала нашу гибель, мы бы сами убили вас. И если вы не прекратите, мы убьём вас, а потом погибнем сами. Но это произойдёт после того, как мы отомстим вам!»

После этого Рустам с Файрузаном пошли к Буран и попросили её собрать всех жён и наложниц хосрова. Их собрали и стали пытать, чтобы выяснить, остался ли в живых кто-нибудь из мужчин из семьи хосрова. Оказалось, что в живых остался только Йездигерд, сын Шахрияра от его любимой жены Ширин. Его отыскали и посадили на трон. В то время ему был 21 год. Все безоговорочно подчинились новому правителю. Он велел снаряжать войска для охраны персидской границы и направил войска в Убуллю, Хиру и Анбар. Это были самые уязвимые территории у западной границы империи персов.

## § 6. Наставления 'Умара аль-Мусанне

Узнав об этом, аль-Мусанна отправил 'Умару сообщение с последними известиями. Он понимал, что мусульмане заняли за короткий срок много вражеских земель, и рано или поздно персы попытаются вернуть себе захваченное. Персы подняли восстание среди зиммиеев, и те, с кем мусульмане заключали мирные договоры, воодушевились и переметнулись на сторону персов. Положение требовало срочных и решительных действий.

'Умар ответил аль-Мусанне: «Клянусь Аллахом, я ударю персидских правителей арабскими правителями!» [Иbn Халь-

дун. Т. 2. С. 525]. И он бросил всех опытных, авторитетных и влиятельных людей, включая поэтов и ораторов, на борьбу с ними. Он также написал аль-Мусанне, приказывая ему уйти с земли персов, временно распустить войско и остановиться у источников воды до тех пор, пока все войска не соберутся вместе. Он велел ему собрать в племенах раби‘а и мудар всех способных воевать. ‘Умар собирал подкрепление для аль-Мусанны у себя, а те, кто жил ближе к Ираку, присоединились к аль-Мусанне сразу.

## Глава вторая

### Сражение при Кадисийи

После воцарения Йездигерда положение Персидского государства стало более стабильным. Персы объединились вокруг нового правителя и почувствовали себя увереннее.

Они собрали всех способных воевать и послали войска во все земли, завоёванные мусульманами. Кроме того, персы настраивали местных жителей против мусульман и подговаривали их поднимать восстания, и те, послушав, нарушили мирные договоры, заключённые с мусульманами.

Если говорить о мусульманах, то у них также произошли некоторые изменения. Мусульмане отошли, освободив завоёванные земли, и разделились, разойдясь по территории, на которой было много источников и которая отделяла земли персов от земель арабов. Они создали гарнизоны и готовились в случае необходимости оказать друг другу помощь. И если персы собрали всех способных сражаться, чтобы получилось огромное войско, то мусульмане сделали то же самое на своей территории, чтобы увеличить свою численность.

#### § 1. Назначение Са'да ибн Абу Ваккаса командующим войск в Ираке

С этого события начался третий этап открытия земель Ирака для ислама. Когда у 'Умара собралось огромное вой-

ско, он вышел из Медины, оставив в ней ‘Али ибн Абу Талиба ﷺ своим заместителем, и остановился в Сырате, недалеко от Медины. Он велел разбить лагерь. При этом мусульманам не были известны его намерения. Они не знали, собирается он в Ирак или нет. ‘Усман ибн ‘Аффан ﷺ поинтересовался, что он намерен предпринять. Тогда он спросил их совета относительно того, как ему следует поступить: командовать войсками самому или остаться в Медине и поручить командование кому-то другому? Большинство людей сказали: «Веди нас ты!» А ближайшие сподвижники Посланника ﷺ посоветовали ему остаться и поручить командование смелому и опытному человеку и предложили кандидатуру Са‘да.

Последовав совету сподвижников, ‘Умар поручил командование войском Са‘ду ибн Абу Ваккасу аз-Зухри аль-Кураши, дяде Посланника Аллаха ﷺ по матери. Назначив его командующим, ‘Умар дал ему следующее наставление: «О Са‘д, сын матери Са‘да! Не обольщайся и не думай, что Аллах будет благосклонен к тебе лишь потому, что ты — дядя Посланника Аллаха ﷺ по матери и его сподвижник. Поистине, Аллах не стирает дурное дурным, однако Он стирает дурное благим. Никто не преуспеет перед Аллахом иначе как через покорность Ему, и люди — и благородного, и низкого происхождения — равны в религии Аллаха. Они — Его рабы. Одним Он дарует благополучие, другим — нет, и они могут снискать то, что у Него, только посредством покорности Ему. Смотри же, чего придерживался Посланник Аллаха ﷺ, и придерживайся того же». Затем он отправил его вместе с четырьмя тысячами воинов и вслед за ним ещё столько же. Он послал ему такой завет:

С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Поистине, я повелеваю тебе и твоим воинам бояться Аллаха в любом положении, ибо, поистине, богообязненность — лучшее снаряжение против врага и лучшая хитрость на войне. Я повелеваю вам беречься самих себя

больше, чем врага, ибо, поистине, грехи для войска страшнее, чем враг. Мусульманам даруется победа за то, что их враги ослушиваются Аллаха, и если бы не это, мы бы не смогли одолеть их, потому что их снаряжение лучше нашего. И если мы будем ослушиваться Аллаха так же, как они, у них появится превосходство над нами благодаря их силе. А иначе мы победим их, потому что будем достойнее их, а не благодаря своей силе.

И знайте, что над вами поставлены христиане, которые знают, что вы делаете. Стыдитесь же их и не ослушивайтесь Аллаха на Его пути. И не говорите: враг наш хуже нас, и ему никогда не одолеть нас. Ибо над любым народом может взять верх тот, кто хуже него. Когда сыны Исраиля начали ослушиваться Аллаха, их одолели неверующие огнепоклонники и стали творить нечестие. Обещание Аллаха всегда исполняется. Просите же Аллаха, чтобы он помог вам одолеть самих себя, как просите вы помочь вам одолеть врага. Я прошу у Аллаха этого для нас и для вас.

Будь сострадательным к мусульманам во время вашего движения. Не заставляй их идти без отдыха, а иначе они лишатся сил, и, делая привал, не спеши сниматься с места. Старайся, чтобы дорога не лишила их сил перед встречей с врагом, ибо, поистине, они идут на встречу с хорошо защищенным врагом, который находится на своей земле и бережёт воинов, лошадей и оружие. Каждую пятницу останавливайся с ними на сутки, чтобы они могли отдохнуть и сложить оружие и поклажу. Останавливайся подальше от селений, в которых живут зиммии,

и отпуская в эти селения только тех, в чьей вере ты не сомневаешься. И не берите у них ничего, потому что их имущество неприкосновенно для вас. Вы обязаны соблюдать их права, а они обязаны проявлять терпение. И до тех пор, пока они проявляют терпение, относитесь к ним хорошо и не пытайтесь победить воинствующих путём притеснения мирных.

Когда ступишь на землю врага, пошли разведчиков. Ты должен знать о враге всё. У тебя должны быть надёжные советники из числа арабов и местных жителей. Известия лжеца не принесут тебе пользы, даже если в его словах и будет часть правды, а обманщик разведывает о тебе, а не для тебя. Когда будешь приближаться к врагу, посыпай отряды, чтобы они находились между вами и врагом и отрезали путь подкреплению, которое идёт к вашему врагу. И пусть твои посланцы-разведчики высматривают уязвимые места в стане врага. В качестве разведчиков выбирай наиболее смелых и опытных воинов и давай им самых быстрых лошадей, чтобы, если они встретятся с врагом, они сумели дать ему достойный отпор. А для отрядов выбирай смелых, выносливых и терпеливых воинов. Не избирай никого по личной прихоти, а иначе люди перестанут уважать и слушаться тебя, и ты потеряешь больше, чем приобрёл, приблизив к себе тех. И не посыпай разведчиков или отряды туда, где им будет грозить большая опасность и даже гибель.

Увидев врага, собери всё войско, включая разведчиков и отряды, собери всю силу и примени всю военную хитрость, на которую ты способен. Не спеши ввязываться в бой, если только

враг не вынудит тебя к этому. Сначала разведай уязвимые места врага и прознай о слабостях его воинов. Тщательно изучи местность: ты должен знать её не хуже, чем её исконные жители, и делай с врагом то, что он сделал с тобой. Поставь охрану вокруг своего лагеря и будь готов к нападению. И если приведут к тебе пленника, не относящегося к тем, кто заключил с тобой мирный договор, то казни его, чтобы устрашить врага Аллаха и твоего врага. А Аллах — ваш Покровитель, и лишь Он может даровать вам победу над врагом, и лишь Еgo следует просить о помощи [Табари. Тарих. Т. 3. С. 483–484].

Приверженность истине спасает мусульманина от бед и испытаний, когда они обрушаются на него. Терпение также помогает ему преодолеть все препятствия. Богобоязнь проявляется в покорности Всевышнему и в отказе от ослушания Его, и ничто не побуждает верующего к этому так, как ненависть к миру этому и любовь к миру вечному. От мусульман требуется абсолютная справедливость: они не должны отходить от истины в своих отношениях с людьми ни в гневе, ни в довольстве. Кроме того, верующие должны создать причины для победы, то есть прилагать усилия и использовать все имеющиеся средства и ресурсы для достижения цели.

Когда Са‘д со своим войском добрался до местечка под названием Заруд в Неджде, повелитель верующих прислал к нему подкрепление — четыре тысячи воинов. Са‘д смог собрать ещё семь тысяч воинов с территории Неджда. Аль-Мусанна ждал его в Ираке с двенадцатью тысячами воинов.

Са‘д остановился в Заруде, готовясь к решающей битве с персами и ожидая велений ‘Умара. В это время аль-Мусанна серьёзно заболел: открылась рана, полученная в сражении у моста. Поняв, что умирает, он назначил своим заместителем Башира ибн аль-Хассасийю. Потом он позвал брата аль-Му‘анна и оставил

ему завещание для Са‘да, после чего скончался. В своём завещании он наказывал Са‘ду не сражаться на земле врага, а вести бои на арабо-персидских границах, потому что на своей территории мусульмане менее уязвимы, чем на территории врага.

Последние часы жизни доблестного воина и полководца аль-Мусанны ибн Харисы были очень похожи на последние часы жизни другого великого человека — второго праведного халифа Абу Бакра ас-Сыдика. Оба они, даже умирая, думали о благе мусульман...

Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ сказал членам своей семьи перед смертью: «С тех пор как мне поручили распоряжаться делами мусульман, мы не взяли у них ни динара, ни дирхема. Мы ели ту же еду, что и они, и носили такую же простую одежду, какую носят они, и нет у нас из имущества мусульман ничего, кроме этого раба-эфиопа, этого верблюда для работ по орошению и этого куска ткани. Когда я умру, пошли всё это ‘Умару — избавься от этого». Его дочь ‘Аиша رض так и сделала, и, когда гонец пришёл к ‘Умару, тот заплакал так, что слёзы его стали капать на землю, и сказал: «Да помилует Аллах Абу Бакра! Утомил он тех, кто будет жить после него!»<sup>78</sup> Да помилует Аллах Абу Бакра! Утомил он тех, кто будет жить после него! Да помилует Аллах Абу Бакра! Утомил он тех, кто будет жить после него!»

Назначение ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ халифом стало последним проявлением искренности и чистосердечия Абу Бакра ас-Сыдика ﷺ по отношению к мусульманской общине, и именно с убийства ‘Умара начались очень важные и страшные события в жизни мусульманской общины, которые стали свидетельством дальновидности Абу Бакра ас-Сыдика ﷺ, назначившего ‘Умара رض своим преемником.

Следует упомянуть о важном отличии политики ‘Умара от политики Абу Бакра. Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ не позволял раскаяв-

---

<sup>78</sup> ‘Умар имел в виду, что людям трудно будет следовать примеру Абу Бакра رض и делать то, что делал он.

шимся вероотступникам участвовать в сражениях с вероотступниками и открытии новых земель для ислама. А ‘Умар позволил таким людям вступать в войска, запретив, однако, им занимать важные должности, особенно должности наместников и командующих войсками. Мудрость этого поступка очевидна. Со временем раскаявшиеся вероотступники узнали об исламе больше, чем знали ранее, и получили некоторую долю исламского воспитания. К тому же у ‘Умара было время понаблюдать за поведением этих людей и убедиться, что их раскаяние было искренним и они действительно стали хорошими мусульманами. ‘Умар решил, что будет правильнее использовать этих людей при покорении Шама, Ирака и других областей, поскольку многие из них имели большой военный опыт и были мудрыми, проницательными людьми и бесстрашными, доблестными воинами.

Однако, поскольку существовала, пусть и небольшая, вероятность того, что их раскаяние было неискренним и они — лицемеры, ‘Умар запретил назначать их на должности, занимая которые человек обретает власть и силу: иначе они могли бы воспользоваться этой властью, чтобы строить козни против ислама и причинять вред мусульманам.

## § 2. ‘Умар требует начать переговоры с персами

‘Умар написал Са‘ду: «Пусть не печалит тебя то, что достанется тебе от них. Проси помощи у Аллаха и уповай на Него... И пошли мудрых, красноречивых, терпеливых и выносливых людей, чтобы они призвали [правителя персов] к исламу. Ибо, поистине, Аллах сделает обращённый к ним призыв ослаблением для них же» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 495; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 456; Бидайа. Т. 7. С. 38].

Са‘д отобрал самых мудрых и благородных людей и послал их к Йездигерду. Это были:

- ан-Ну‘ман ибн Мукаррин аль-Музани;
- Буср ибн Абу Рухм аль-Джухаани;
- Хаммалия ибн Джавийя аль-Кинани;

- Ханзала ибн ар-Раби‘ ат-Тамими;
- Фурат ибн Хайян аль-Иджли;
- ‘Ади ибн Сухайль;
- аль-Мугира ибн Зурара ибн ан-Наббаш;
- Утариd ибн Хаджиб ат-Тамими;
- аль-Аш‘ас ибн Кайс аль-Кинди;
- ‘Асым ибн ‘Амр ат-Тамими;
- аль-Харис ибн Хассан аз-Захали;
- ‘Амр ибн Ма‘дий-Кариб аз-Зубайди;
- аль-Мугира ибн Шуба ас-Сакафи;
- аль-Му‘анна ибн Хариса аш-Шейбани.

Они были предводителями своих соплеменников и подходили на роль посланцев к персидскому царю. Они уже имели дело с персами. Кто-то участвовал в сражениях с ними, кто-то участвовал в переговорах с ними, кто-то знал персидский язык, что также существенно облегчало переговоры. Они были знакомы с обычаями и нравом персов и знали, как с ними разговаривать и как реагировать на их поведение и слова.

Когда они прибыли к царю, он спросил их через своего переводчика: «Что заставило вас прийти на наши земли и пойти на нас войной? Неужели из-за наших разногласий вы забыли о своих проблемах и набросились на нас?»

Ему ответил ан-Ну‘ман ибн Мукаррин. Он сказал: «Поистине, Аллах помиловал нас и послал к нам Посланника, который побуждает нас к благому и удерживает нас от зла. Он обещал нам — в случае если мы откликнемся на его призыв — два блага: благо в этом мире и благо в мире вечном. И к какому бы племени он ни обращался с призывом, часть людей непременно внимали ему, а остальные отдалялись от него. Затем он приказал нам заняться теми, кто противоречил ему из числа арабов, и они последовали за ним. Одни сделали это нехотя, однако потом возрадовались, а другие сделали это добровольно и обрели ещё большее благо. Все мы поняли превосходство того, с чем он пришёл к нам, над тем, что было у нас до него, а была у нас вражда, злоба и взаим-

ное недоверие. Затем он велел нам взяться за общины, живущие по соседству с нами. Мы призываем вас к беспристрастности и справедливости, и мы призываем вас к нашей религии. Это религия, которая называет хорошее хорошим, а отвратительное — отвратительным. Если вы откажетесь, то он велел нам предложить вам меньшее из двух зол, то есть выплату джизьи. Если вы откажетесь и от этого, мы будем сражаться с вами. Если же вы внимаете нашему призыву и примете нашу религию, мы оставим вам Книгу Аллаха, чтобы вы правили и принимали решения в соответствии с ней, после чего вернёмся на нашу землю и оставим вас в покое. А если вы согласитесь выплачивать джизью, мы примем её от вас и будем защищать вас. А иначе мы будем сражаться с вами» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 498–499; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 556–557; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 527; Бидайа. Т. 7. С. 41].

Йездигерд сказал: «Поистине, я не знаю на земле общины, которая была бы несчастнее, малочисленнее и враждебнее по отношению друг к другу, чем вы... Мы поручали вас жителям приграничных поселений, и они избавляли нас от необходимости вспоминать о вас... Не мечтайте о том, чтобы тягаться с персами! Если обольщение овладело вами, то не обольщайтесь в отношении нас... Если будет голод, мы можем дать вам немного еды до плодородного года, а также почтить вас, одев вас и поставив над вами милосердного царя».

Тогда поднялся Кайс ибн Зуара и сказал: «Что касается скверного положения, в котором мы находились, то это правда, и всё было даже хуже, чем ты говоришь...» Затем он упомянул о том, как жили арабы в прошлом, и о милости, которую оказал им Всевышний Аллах, направив к ним Пророка ﷺ. Он сказал примерно то же, что и ан-Ну‘ман, закончив свою речь словами: «Выбирай: либо джизья, которую ты будешь выплачивать покорно и униженно, либо меч... Или же принимай ислам».

Йездигерд сказал: «Если бы не было негласного закона о том, что посланцев не убивают, я убил бы вас. Вы ничего от меня не получите!» Затем он велел принести тяжёлый мешок с землёй и сказал: «Заставьте самого знатного из них нести это до само-

го выхода из города!» Асым ибн ‘Амр поднялся и сказал: «Я самый знатный из них», после чего взял мешок с землёй и донёс до выхода из города. Выйдя за пределы города, он подошёл к своей верблюдице, сел на неё, и они двинулись в путь. Вернувшись к Са‘ду, он сказал ему: «Радуйся! Клянусь Аллахом, Аллах дал нам ключи от их царства!»

После этого Рустам выступил из Сабата с огромным войском, состоявшим из ста тысяч воинов или даже более. Когда он проходил мимо Кусы, селения между Мадаином и Вавилоном, ему повстречался какой-то араб. Рустам спросил его: «Зачем вы пришли и чего вы хотите от нас?» Он ответил: «Мы пришли, чтобы получить обещанное нам Аллахом — ваше царство и ваших сыновей в случае, если вы откажетесь принять ислам». Рустам спросил: «А если вы будете убиты раньше?» Он сказал: «Кто из нас будет убит, тот войдёт в Рай, а кто останется, тот увидит, как Аллах исполнит Своё обещание, и мы знаем точно, что оно исполнится». Рустам спросил: «Значит, Он предал нас в ваши руки?» Араб ответил: «Аллах предал вас в наши руки из-за ваших деяний. И пусть тебя не обольщает то, что ты видишь вокруг себя, ибо, поистине, ты ведёшь спор не с человеком, но с предопределением Бога!» Услышав это, Рустам разгневался и убил этого араба.

Са‘д, предводитель войска мусульман, узнал о приближении Рустама и послал ‘Амра ибн Ма‘дия-Кариба аз-Зубайди и Туляиху ибн Хувайлида аль-Асади<sup>[63]</sup> в сопровождении ещё десяти воинов на разведку. Едва успев отъе-

[63] Туляиха ибн Хувайлид ибн Насуфаль аль-Асади аль-Фак‘аси. Прибыл к Пророку ﷺ в составе делегации бану Асад. принял ислам, а потом отрёкся от него и объявил себя пророком. Халид ибн аль-Валид сражался с ним, и Туляиха бежал в Шам. Потом он раскаялся и надел ихрам для совершения хаджа. Избегал встречи с Абу Бакром ؓ до самой его кончины. Участвовал в сражении при Кадисии и Нахаванде вместе с мусульманами. Отличился во время завоеваний. Погиб в сражении при Нахаванде в 21 г. х.

хать от места расположения своих войск, разведчики увидели вражеских воинов, которые также вели разведку. Остальные вернулись в лагерь, а Туляиха проник внутрь вражеского войска, чтобы оценить силу персов и понять, к чему готовиться, а также увидеть уязвимые места в стане врага. Вернувшись, он рассказал Са'ду всё, что ему удалось узнать [Табари. Тарих. Т. 3. С. 480–514; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 450–461; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 524–529; Бидайа Т. 7. С. 37–42].

### § 3. Са'д посыает к Рустаму людей для переговоров

Из Хиры Рустам отправился в Кадисийю<sup>79</sup> и остановился там со своим войском возле Аль-'Атика — моста в Кадисии. Персы встали напротив мусульман так, что их разделяла только река. В войске персов было тридцать три слона.

Прибыв на место, Рустам отправил Са'ду требование направить к нему кого-нибудь для переговоров. Са'д послал к нему Риб'и иbn 'Амира<sup>[64]</sup>. Когда тот пришёл к персидскому военачальнику, Рустам восседал на золотом ложе, а вокруг были настелены ковры и лежали расшитые золотом подушки. Риб'и приехал на

[64] Риб'и ибн 'Амир ибн Халид был одним из самых знатных арабов. Умар послал его на помощь к аль-Мусанне ибн Хариссе. Отличился в битве при Нахаванде. Аль-Ахнаф поручил ему править Тахаристаном.

<sup>79</sup> Кадисия — местность к западу от Евфрата южнее Куфы, в пустыне. Там произошло сражение, которое продолжалось четыре дня и завершилось победой мусульман и разгромом персов. Это сражение окончательно сломило персов.

своём коне. Меч его болтался в лоскуте, а копьё было перевязано другим лоскутом. Он подъехал к ковру и проехал по нему на своём коне, затем спешился и привязал коня, разорвав для этого две подушки. Затем он взял попону своего верблюда и завернулся в неё. Персы сделали ему знак снять оружие, однако он сказал: «Если бы я пришёл к вам сам, я бы сделал это по вашему приказу. Однако это вы позвали меня». Затем он направился к Рустаму, опираясь на своё копьё и намеренно делая маленькие шаги, чтобы испортить ковры, по которым проходил. Подойдя к Рустаму, он сел на землю, направил копьё на ковры и сказал: «Мы не станем сидеть на ваших украшениях». Рустам спросил: «Что привело вас сюда?» Риб‘и ответил: «Аллах привёл нас сюда. Он послал нас, чтобы мы вывели тех, кого Он желает, из поклонения себе подобным к поклонению Аллаху, из тесноты мира к простору его, из несправедливости языческих верований к справедливости ислама. Он направил Своего Посланника к Своим творениям со Своей религией, и кто примет её, от того примем и мы, оставив в покое его и его землю, а кто откажется, с тем мы будем сражаться до Рая или победы». Рустам сказал: «Мы выслушали вас... Готовы ли вы подождать, пока мы обдумаем ваши слова?» Риб‘и сказал: «Да. Однако Посланник Аллаха ﷺ велел нам не давать врагам на раздумье больше трёх дней. Мы даём вам три дня. Подумай, и по прошествии трёх дней ты должен выбрать одно из трёх: либо ты принимаешь ислам и мы оставляем в покое тебя и твою землю; либо соглашаешься выплачивать джизью, мы принимаем её от тебя и не трогаем тебя, а если ты будешь нуждаться в нашей помощи<sup>80</sup>, мы поможем тебе; а иначе на четвёртый день мы начнём сражаться с тобой... Всё это в случае, если ты сам не начнёшь сражаться с нами раньше... Я гарантирую тебе это от имени моих товарищей». Рустам спросил: «Ты их господин?» Он

<sup>80</sup> Он имел в виду, что в случае нападения врага мусульмане будут защищать персов, согласившихся выплачивать джизью, подобно всем остальным землям, поскольку джизья выплачивается в обмен на защиту от внешнего врага.

ответил: «Нет. Однако мусульмане подобны единому телу, одни от других, и тот, кто ниже, может быть покровителем и защитником для того, кто выше его». Сказав это, он удалился.

Оставшись наедине со своими товарищами, Рустам сказал им: «Вы когда-нибудь слышали что-нибудь подобное словам этого человека?» Они же в ответ выказали своё презрение и пренебрежительное отношение к посланцу мусульман.

Тогда Рустам сказал: «Горе вам! Поистине, я смотрю на мнение, слова и поведение... Арабы никогда не заботились об одежде, но заботились о знатности!»

На второй день Рустам снова передал Са‘ду просьбу прислать к нему того же человека для переговоров. Са‘д направил к нему Хузайфу ибн Михсана аль-Гатфани<sup>[65]</sup>, и тот делал и говорил то же самое, что и Риб‘и на кануне. Стоит ли удивляться этому, если оба они пили из одного сосуда исламской религии? Рустам спросил Хузайфу: «Что помешало первому прийти к нам сегодня?» Он ответил: «Наш предводитель справедлив к нам и чередует для нас труд и отдых... Сегодня моя очередь». Рустам сказал: «Какой срок вы даёте нам?» Он ответил: «Три дня, считая и вчерашний».

На третий день Рустам снова попросил Са‘да направить к нему человека для переговоров, и Са‘д послал к нему аль-Мугири ибн Шу‘бу. Войдя, аль-Мугира сел на ложе Рустама вместе с ним, и придворные тут же потянули его, чтобы он встал. Тогда он сказал им: «Нам рассказывали о вас удивительные, не-

[65] Хузайфа ибн Михсан аль-Гатфани (у ат-Табари) или аль-Каль‘ани (у Ибн аль-Асира). Абу Бакр сделал его своим наследником в Омане после того, как отстранил ‘Икриму, а ‘Умар послал его в Ямаму.

вероятные истории, похожие на прекрасный сон... Но сейчас я вижу, что нет народа глупее вас. Мы, арабы, не порабощаем никого, кроме тех, кто открыто нападает на своего товарища, и я думал, что вы так же заботитесь друг о друге... Однако лучшее из того, что вы сделали, — показали мне, что одни из вас являются господами для других и что у вас такая забота невозможна. А ведь это не я к вам пришёл, а вы пригласили меня... И сегодня я понял, что вас ждёт неминуемое поражение и что царство не может оставаться в руках людей с таким поведением и такими умами». Услышав это, простой народ сказал: «Ей-богу, правду сказал этот араб!» А предводители крестьян сказали: «Он произнёс слова, к которым всегда будут тяготеть наши рабы... Да погубит Бог наших предшественников, которые не воспринимали всерьёз эту общину!»

Затем Рустам начал говорить о величии персов и ничтожности арабов, упомянув о том скверном положении, в котором они находились до недавнего времени. Аль-Мугира сказал: «Что касается скверного положения, раздоров и разногласий, о которых ты упомянул, то мы не отрицаем, что всё это было. Этот мир изменчив, и на смену тяготам приходит благодеяние... И если бы вы благодарили Аллаха за то, чем Он наделил вас, ваша благодарность оказалась бы ничтожно мала по сравнению с тем, что даровано вам. Слишком малая благодарность привела к изменению вашего положения, и Аллах направил к нам Посланника...» Прежде чем уйти, аль-Мугира напомнил Рустаму о том, что тот должен сделать выбор между исламом, джизьей и сражением, после чего удалился.

Рустам вышел к персам и воскликнул: «Куда вам до них! К вам пришли первые два — они продемонстрировали вам своё беспощадие и предрекли вам поражение. А затем пришёл этот... Они вели себя одинаково и делали одно и то же... И это, ей-богу, настоящие мужи — независимо от того, правду они говорят или лгут. Ей-богу, если их нрав и умение хранить тайны таковы, то кто имеет больше шансов достигнуть желаемого, чем они?! Если они искренни, то ничто не сможет остановить их!»

## § 4. Подготовка к битве

Однако персы проявили упрямство и не прислушались к его словам. Они отказались сворачивать с пути заблуждения, и предопределённое Всевышним свершилось...

Са‘д и Рустам договорились сражаться. Согласно договору, персы должны были перейти по мосту к мусульманам. Рустам перевёл своё огромное войско на другую сторону и построил воинов, готовясь к сражению.

Центром командовал Зу-ль-Хаджиб. С ним было восемнадцать слонов с лучниками на спинах.

Правым флангом командовал Джалинус. Там же находился Хурмузан<sup>[66]</sup> и с ним семь или восемь слонов с лучниками на спине.

Левым флангом командовал Файрузан. Там же находился Михран и с ним семь или восемь слонов с лучниками на спине.

Рустам послал к мосту конницу, чтобы мусульмане не могли перейти на другую сторону и приблизиться к его войску.

Персы построили своё войско следующим образом. Первые ряды составляла конница. За конницей стояли слоны, а позади слонов — пехота. Для Рустама поставили большой навес, чтобы солнце не беспокоило его, и он уселся на своё ложе, приготовившись наблюдать за ходом сражения.

Мусульмане также готовились к сражению. Са‘д построил своё войско ещё ранним утром и назначил командующих.

[66] Хурмузан — правитель Тустара, один из подчинённых Йездигерда. Абу Муса послал его в Медину после того, как он сдался и потребовал, чтобы ‘Умар  решил его участь. Он прибыл в Медину в своём одеянии из парчи. ‘Умар предоставил ему безопасность и призвал его к исламу. Он отказался, но потом всё-таки принял ислам. ‘Умар  назначил ему содержание. Его видели совершающим хадж вместе с ‘Умаром. После убийства ‘Умара его сын, ‘Убайдаллах ибн ‘Умар ибн аль-Хаттаб, убил его, поскольку в его распоряжении были факты, указывающие на то, что он замешан в убийстве ‘Умара.

А в а н г а р -  
дом командовал  
Зухра ибн аль-  
Хавийя<sup>[67]</sup>.

Правым флан-  
гом командовал  
'Абдаллах ибн  
аль-Му'аттам<sup>[68]</sup>.

Левым флан-  
гом командовал  
Шурахбиль ибн  
ас-Симт<sup>[69]</sup>. Его  
заместителем  
был Халид ибн  
'Урфута<sup>[70]</sup>.

А р ь е р г а р -  
дом командовал  
'Асим ибн 'Амр.

Пехотой ко-  
мандовал Хам-  
маль ибн Малик  
аль-Асади. Кон-  
ницей коман-  
довал 'Абдаллах  
ибн Зу-с-сахмайн.

Остальными  
командующи-  
ми были Савад  
ибн Малик<sup>[71]</sup>,  
'Абд-ар-Рахман  
ибн Раби'a аль-  
Бахили<sup>[72]</sup>  
и Сальман ибн  
Раби'a аль-  
Бахили.

[67] Зухра ибн Хавийя ибн 'Абдаллах ат-Тамими ас-Са'ди. Правитель Хаджара послал его к Пророку ﷺ, и он принял ис-  
лам. Участвовал в сражении при Кадисийи вместе с Са'дом  
и убил Джалинуса. Дожил до времён аль-Хаджжаджа. Погиб  
в сражении с хариджитом Шабибом в 77 г. х.

[68] 'Абдаллах ибн аль-Му'аттам аль-'Абси — сподвиж-  
ник. Оставил 'Али ﷺ в день Верблюжьей битвы. Командо-  
вал правым флангом войска Са'да, отправленного в Мада-  
ин. Са'д направил его в Тикрит. Согласно другой версии,  
его звали не Ибн аль-Му'аттам, а Ибн аль-Му'атмир.

[69] Абу Язид Шурахбиль ибн ас-Симт ибн аль-Асвад  
аль-Кинди — сподвижник. Прибыл к Пророку ﷺ в соста-  
ве делегации. Участвовал в сражении при Кадисийи, заво-  
евал Хомс и правил им в течение двадцати лет. Участвовал  
в битве при Сыффине. Умер вскоре после этого в Хомсе.

[70] Халид ибн 'Урфута ибн Абраха аль-Лейси аль-'Узри.  
Сопровождал Са'да во время завоевания Ирака. Са'д пору-  
чил ему командование в битве при Кадисийи, а потом оста-  
вил его править Куфой. Умер в 61 или 66 г. х.

[71] Савад ибн Малик ат-Тамими. Участвовал в завоева-  
ниях. Са'д несколько раз поручал ему командование частью  
войска. Отличился в сражении при Кадисийи.

[72] 'Абд-ар-Рахман ибн Раби'a аль-Бахили, брат Саль-  
мана. 'Умар ﷺ назначил его судьёй после того, как по-  
слал Са'да в Кадисийю. Он был помощником 'Умара в Бабе  
и сражался с турками. Погиб в Пелангере за восемь дней до  
кончины 'Усмана ﷺ. Его называли Зу-н-Нур.

Наставлять войско и поднимать его боевой дух должен был Сальман аль-Фариси. Са‘д выбрал красноречивых людей, чтобы они поднимали боевой дух мусульман и побуждали их сражаться на пути Аллаха, а чтецам Корана велел читать суру «Трофеи». После её чтения сердца верующих возрадовались и преисполнились спокойствия и умиротворения.

Сам Са‘д обратился к воинам с речью и прочитал аят:

**Мы уже записали в Писаниях  
после того, как это было запи-  
сано в Напоминании<sup>81</sup>, что зем-  
лю унаследуют Мои праведные  
рабы.**

Сура 21 «Пророки», аят 105

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الْزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ  
الَّذِكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي  
**الصَّالِحُونَ** ﴿١٥﴾

Это произошло в месяце мухаррам в 14 году хиджры.

Иbn Касир (да помилует его Аллах) пишет: «Сражение при Кадисии было поистине великим, и не было в Ираке более удивительного сражения. Когда ряды уже стояли друг напротив друга, Са‘д, у которого начался ишиас и всё тело которого покрылось фурункулами, не смог сесть в седло. Он остался в крепости. Лёжа грудью на подушке, он наблюдал за происходившим сверху и оттуда командовал. А контролировать происходившее непосредственно с поля боя он поручил Халиду ibn ‘Урфуте».

Когда муэззин Са‘да произнёс азан перед полуденной молитвой, Рустама охватил страх. У него появилось предчувствие поражения.

По велению Са‘да предводители мусульман стали ходить между рядами, поднимая их боевой дух и побуждая их сражаться. Они призывали воинов поминать и восхвалять Аллаха, а также напоминали им о мире вечном и великой награде, уготованной мученикам.

---

<sup>81</sup> Хранимой Скрижали.

**День армаса<sup>82</sup>.** Са‘д сказал воинам: «Не покидайте ряды, и, когда я совершу полууденную молитву, я произнесу такбир. Когда я произнесу его в первый раз, повторите за мной и приготовьтесь. Когда я произнесу второй такбир, повторите за мной, затем надевайте ваше снаряжение и берите оружие. Когда я произнесу третий такбир, повторите за мной и ободряйте людей. А когда я произнесу четвёртый такбир, устремляйтесь вперёд, пока не смешаетесь с врагом, и говорите: “Нет мощи и нет силы ни у кого, кроме Всевышнего Аллаха!”»

Когда Са‘д произнёс последний такбир, вперёд выступили самые смелые воины и начали сражение, после чего два войска сошлись. Сражение продолжалось четыре дня.

Когда сражение началось, командующие с обеих сторон подбадривали воинов и побуждали их сражаться как можно лучше. В этом сражении отличились многие доблестные воины, например, аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амр<sup>[73]</sup>, ‘Амр ибн Ма‘дий-Кариб<sup>[74]</sup>, Джарир ибн ‘Абдаллах аль-Баджали, Халид ибн ‘Урфута, Дырар ибн аль-Хаттаб<sup>[75]</sup> и Туляйха аль-Асади.

Сражение началось с поединков. Галиб ибн ‘Абдаллах аль-Асади, ‘Исам ибн ‘Амр ат-Тамиими, ‘Амр ибн Ма‘дий-Кариб аз-Зубайди и Туляйха ибн Хувайлид победили своих противников, которые были героями и самыми отважными из персидских воинов.

[73] Аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амр ат-Тамиими — один из храбрейших воинов и героев арабов во времена невежества и ислама, сподвижник. Участвовал в сражении при Ярмуке и за воеваниях Дамаска и Ирака. В битве при Сыфине сражался на стороне Али. Поэт. Умер около 40 г. х.

[74] Абу Саур ‘Амр ибн Ма‘ди-Якриб (или Ма‘дий-Кариб) ибн Раби‘а аз-Зубайди — доблестный воин Йемена, известный своей смелостью. Прибыл в Медину в составе делегации своего племени в 9 г. х. и принял ислам вместе со своими соплеменниками. После кончины Пророка ﷺ отрёкся от ислама, однако потом покаялся и снова уверовал. Абу Бакр ﷺ послал его в Шам, и он участвовал в битве при Ярмуке и лишился глаза. Умар ﷺ послал его в Ирак, и он участвовал в сражении при Кадисии. Он был гордым, не терпел обид, и в нём сохранилась жестокость времён невежества. Сочинял стихи. Умер близ Рея около 21 г. х.

<sup>82</sup> Неизвестно точно, почему этот день был назван так. Согласно одной из версий, армас — это название растения, которое росло в той местности.

[75] Дырар ибн аль-Хаттаб ибн Мирдас аль-Кураши аль-Фихри — сподвижник, поэт и сме-

лый воин. Его отец был предводителем своего народа. Участвовал в битве при Ухуде и Битве у рва, сражаясь на стороне язычников. Принял ислам в день взятия Мекки. Участвовал в сражении при Ямаме и завоевании Мадаина. Поселился в Шаме.

Поединки перед сражениями крайне важны, поскольку оказывают непосредственное влияние на моральное состояние воинов. Когда войско видит, что его воины одолеваются противником в поединке, их боевой дух понимается. Если же они видят, что их воинов, которые считаются самыми смелыми и искусными во всём войске, побеждают и убивают, они, напротив, отчиваются и у них пропадает желание сражаться. В их сердца проникает страх, и, когда начинается сражение, они уже не могут сражаться должным образом, потому что чувствуют себя подавленными и слабыми. Им начинает казаться, что они не одолеют врага. А неуверенность и робостьказываются на исходе сражения самым негативным образом.

Таким образом, мусульманские воины, вызвавшие противников на поединки или ответившие на вызов, помогли своему войску сохранить положительный настрой.

Увидев, что мусульмане превзошли персов в поединках, Рустам понял, что, если поединки продолжатся, это будет не в его пользу, потому что мусульмане до сих пор не потеряли ни одного человека, тогда как персидское войско уже понесло первые потери. Тогда он приказал своему войску нападать на мусульман с той стороны, где находилось племя баджиля. На небольшую часть войска мусульман с одной стороны обрушилась половина персидского войска. Персы старались таким образом отвлечь мусульман, чтобы прекратить поединки, которые заканчивались для них плачевно.

На племя баджиля и тех, кто стоял возле него, двинулись тринадцать слонов, а каждого

слона, согласно построению персидского войска, сопровождали четыре тысячи пеших и конных воинов. Атака была нацелена на племя баджиля. Но пехота мусульман стояла насмерть.

Са‘д, увидев, куда устремились персы, велелбану Асад поспешить на помощь к племени баджиля. Туляиха ибн Хувайлид, Хаммаль ибн Малик, Галиб ибн ‘Абдаллах и ар-Рубайиль ибн ‘Амр отправились на помощь баджилитам со своими отрядами.

Самым тяжким испытанием для мусульман были слоны. Племя баджиля оказалось в смертельной опасности, потому что его лошади вышли из повиновения, испугавшись слонов. Са‘д отправилбану Асад приказ защищать племя баджиля, и их предводитель Туляиха ибн Хувайлид блестяще выполнил приказ.

Увидев, чтобану Асад бесстрашно сражаются, стараясь обезвредить слонов, персыбросили в их сторону новые силы. Бану Асад пришлось сражаться против слонов, которые шли в атаку и били их, и против подкрепления, которое прибыло к персам.

После того как прозвучал четвёртый такбир, мусульмане бросились в атаку и завязался бой.

Са‘д передал ‘Асыму ибн ‘Амру, предводителюбану Тамим, поручение помочьбану Асад справиться со слонами. Он приказал лучникам обрушить на сидящих на слонах поток стрел, чтобы сбросить их на землю, а другим велел обойти слонов и перерезать подпруги, удерживающие корзины с персидскими воинами на их спинах. Персидские воины упали со слонов, и те затоптали их. Длябану Асад облегчение наступило только после того, как они потеряли около пятисот своих воинов. Ожесточённое сражение продолжалось до захода солнца. Когда стемнело, войска разошлись. Так закончился первый день сражения при Кадисии. Этот день был назван *йаум аль-армас* — ‘день армаса’, а последовавшая за ним ночь — *лейлят аль-хад’а* — ‘ночь спокойствия’, потому что она прошла без столкновений.

Перед тем как отправиться на помощь племени баджиля, Тальха ибн Хувайлид обратился к своим соплеменникам избану Асад с пламенной речью, которая так подняла их боевой дух, что онибросились в гущу сражающихся и героически сражались,

ничего не боясь и не отступая назад ни на шаг. Увидев, что бану Асад сражаются подобно львам, аль-Аш'ас ибн Кайс сказал своим людям: «О бану Кинда! Посмотрите на бану Асад! Да вознаградит их Аллах! Посмотрите, как они сражаются! Посмотрите, как они наступают! Они сметают врага, а вы ждёте тех, кто защитил бы вас! Клянусь, вы недостойны служить примером для своего народа!» И он, воодушевившись, бросился вперёд. Они последовали за ним и разгромили персов, которые шли им навстречу.

Тем временем женщины сражавшихся мусульман организовали в Узайбе подобие военного госпиталя. Там они ухаживали за ранеными. Но помимо этого у них и у детей мусульман была ещё одна, более трудная задача — копать могилы для погибших воинов, поскольку все мужчины были заняты на поле битвы.

Поскольку ночью не было столкновений, воины смогли навестить своих близких и перенести тела убитых в Узайб, чтобы можно было похоронить их.

Этой ночью в лагере в Узайбе сидела аль-Ханса бинт 'Амр, поэтесса бану Суляйм, со своими четырьмя сыновьями, которые к тому времени были уже взрослыми мужчинами. Она наставляла их, говоря: «Вы приняли ислам добровольно и совершили переселение добровольно, и вы знаете, какую великую награду приготовил Аллах для сражающихся с неверующими. Знайте, что вечная обитель лучше обители тленной. Всевышний Аллах сказал: **«О вы, которые уверовали! Будьте терпеливы, запасайтесь терпением, несите службу на заставах и бойтесь Аллаха, — быть может, вы преуспеете»** (сурат 3 «Семейство 'Имрана», аят 200)».

Она побуждала их храбро сражаться, надеясь на награду Всевышнего и стремясь к Его довольству и Его Раю, и утром они, воодушевлённые, отправились сражаться с персами.

Другая пожилая уже женщина, у которой также было четверо сыновей, побуждала их к сражению, подобно аль-Хансе, и они поспешили на поле брани. А когда они скрылись из виду, она воздела руки к небу и сказала: «О Аллах! Защищи моих сыновей!» И все четверо вернулись к ней после того, как храбро сражались, и никто из них не получил ранения.

**День помощи.** В этот день мусульмане почувствовали, что победа близка. Утром Са‘д оставил в лагере людей, которые должны были помогать раненым и хоронить убитых, а сам построил войско, как и накануне. Когда мусульмане уже построились, к ним прибыло подкрепление из Шама и их положение несколько облегчилось.

Абу ‘Убайда ‘Амир ибн аль-Джаррах направил к ним войско под предводительством Хашима ибн ‘Утбы ибн Абу Ваккаса по прозвищу аль-Миркалъ<sup>83</sup>. Авангардом командовал аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амр. Он прибыл первым, потому что двигался быстрее остальных. Он добрался до Са‘да к утру второго дня сражения. Увидев его, мусульмане обрадовались и почувствовали себя увереннее.

По дороге к Кадисии аль-Ка‘ка‘ думал о том, что можно сделать, чтобы поднять боевой дух мусульман. Ведь персов было много, мусульман тоже, и сражение обещало продлиться ещё не один день...

По прибытии в Кадисию аль-Ка‘ка‘ разделил свою тысячу воинов на десятки и велел им двигаться друг за другом. Они разошлись, исполняя его приказ. При этом они кричали: «Аллах велик!» Мусульмане оживились и стали наступать на персов. Аль-Ка‘ка‘ вышел вперёд и потребовал противника для поединка. К нему вышел Зу-ль-Хаджиб. Аль-Ка‘ка‘, который не знал, кто перед ним, спросил: «Кто ты?» Тот ответил: «Бахман Джазавихи». Аль-Ка‘ка‘ вспомнил мусульман, погибших в сражении у моста, и кровь в его жилах взыграла. Он закричал: «Отомстим за Абу ‘Убайду, Салита и сражавшихся у моста!» Этот возглас, несомненно, вселил страх в сердца услышавших его персов, в том числе и Зу-ль-Хаджиба, хотя он и считался одним из самых смелых воинов персов. Недаром Абу Бакр ас-Сыддик  сказал в своё время: «Голос аль-Ка‘ка‘ в войске лучше, чем тысяча воинов». После этого они схватились, и аль-Ка‘ка‘ убил Зу-ль-

<sup>83</sup> Это прозвище, буквально означающее ‘быстро бегающий’, дал ему ‘Али ибн Абу Талиб  в день битвы при Сыффине. В тот день ‘Али вручил ему знамя, и он быстро бегал с ним.

Хаджиба. Его смерть обрадовала мусульман и напугала персов, потому что он был командующим двадцатитысячного войска. Боевой дух мусульман, напротив, поднялся. Покончив с Зуль-Хаджибом, аль-Ка‘ка‘ снова закричал: «Кто выйдет сразиться со мной?» К нему вышли ещё два предводителя персов. К аль-Ка‘ка‘ присоединился аль-Харис ибн Зубьян ибн аль-Харис из бану Тамим. Оба они расправились со своими противниками. Таким образом, ещё утром аль-Ка‘ка‘ уничтожил двух из пяти персидских командующих, что, безусловно, не могло не отразиться на настроении персов. Они всё больше отчаявались, и надежда на победу таяла с каждой минутой, что было на руку мусульманам.

После этого состоялось ещё несколько поединков между мусульманами и персами, и мусульмане снова победили своих противников.

В тот день, сражаясь как львы, ничего не боясь и не отступая, с улыбкой на губах и гордо подняв головы, читая стихи, достойные настоящих воинов, и помня наставление матери, героически погибли один за другим четверо сыновей аль-Хансы.

Когда ей сообщили о гибели сыновей, она сказала только: «Хвала Аллаху, Который почтил меня их гибелю, и я надеюсь, что Всевышний Аллах соединит меня с ними в обители Своей милости».

И это та самая аль-Ханса, которая оплакивала своего брата день и ночь, когда тот погиб, и слагала поэмы о его гибели до того, как приняла ислам! Тогда она очень долго не могла успокоиться, а в этот раз даже не дрогнула, потому что вера сделала её сильной и стойкой.

Корзины воинов, сидевших на слонах, были сломаны, и персы занимались их починкой, поэтому слоны не могли участвовать в битве. Соплеменники аль-Ка‘ка‘ сели на верблюдов, выстроившись по десять человек. Они покрыли верблюдов попонами, и конница окружала их, охраняя со всех сторон. Аль-Ка‘ка‘ приказал им нападать на конницу персов, чтобы персидские лошади испугались верблюдов, которые в своих попонах напоминали слонов. Задуманное аль-Ка‘ка‘ удалось. Лошади персов испуга-

лись даже больше, чем лошади мусульман накануне. В этот день аль-Ка‘ка‘ продемонстрировал удивительную храбрость. Он шёл в атаку около тридцати раз за этот день, и его смелость и неутомимость воодушевляла воинов.

Сражение продолжалось до полуночи. Затем войска разошлись. Этот день был назван *йаум аль-агвас* — ‘день помощи’, а последовавшая за ним ночь — *лейлят ас-савад* — ‘ночь черноты’.

Эта передышка дала мусульманам возможность отдохнуть и перенести тела павших на поле боя в долину, где их хоронили, а раненых — в Узайб, где женщины заботились о них.

В эту ночь в битве впервые участвовал Абу Михджан ас-Сакафи. Са‘д велел связать его и запереть в доме и не позволил ему участвовать в сражении. Вечером он попросил у Са‘да разрешения сражаться вместе с остальными, но Са‘д отказал ему. Тогда Абу Михджан спустился к Сальме бинт Хасафе и сказал: «О Сальма, о дочь семейства Хасафа! Не хочешь ли ты сделать дело доброе?» Она спросила: «Какое же?» Он сказал: «Освободи меня от оков и дай мне Бальку<sup>84</sup>, а я клянусь тебе Аллахом, что если останусь в живых, то вернусь к тебе и снова надену свои оковы». Она сказала: «Я не стану этого делать!» Тогда он вернулся, волоча за собой свои цепи и произнося стихи, в которых выражал сожаление и горечь, поскольку оковы мешали ему принять участие в сражении и снискать великую награду, уготованную сражающимся на пути Аллаха.

После этого Сальма подошла к нему и сказала: «Я обратилась к Аллаху с мольбой, чтобы решить, исполнить твою просьбу или нет, и я полагаюсь на твоё обещание». С этими словами она освободила его от оков. Он взял лошадь и поскакал к месту сражения. Он подъезжал к самому правому флангу персов и гарцевал между рядами, играя своим оружием, которым он мастерски владел, затем проделывал то же самое перед левым флангом персов, бросая им вызов и демонстрируя удивительную смелость и выдерж-

<sup>84</sup> Балька — кличка лошади.

ку. Он сражался так храбро, что привлёк внимание остальных воинов-мусульман. Они спрашивали друг друга, кто бы это мог быть, поскольку никто из них не видел его днём. Кто-то высказал предположение о том, что это, возможно, Хашим или кто-то из его товарищей. Са‘д, наблюдавший с высоты за ходом сражения, сказал: «Клянусь Аллахом, если бы я не велел запереть Абу Михджана, я решил бы, что это он на Бальке!»

Когда после полуночи персы и мусульмане разошлись и сражение прекратилось, Абу Михджан вернулся в дом и снова сунул ноги в свои колодки и принялся читать стихи, обещая терпеть в случае, если его заключение продолжится, и храбро сражаться, если его отпустят.

Сальма спросила: «Почему он заковал тебя и посадил сюда?» Он ответил: «Клянусь Аллахом, он заковал меня не за то, что я ел или пил запретное. Дело в том, что во времена невежества я испытывал пристрастие к вину. А я поэт и часто говорю стихами, не подумав. И вот однажды с уст моих сорвались стихи, в которых восхвалялось вино, и Са‘д наказал меня за это таким вот образом».

Утром Сальма всё рассказала Са‘ду, и тот отпустил его, сказав, что больше не станет взыскивать с него за то, что он говорит, до тех пор, пока он не сделает это, а Абу Михджан сказал, что, что бы ни слетало с его языка, он никогда не станет претворять это в жизнь.

Во второй половине ночи аль-Ка‘ка‘ придумал и осуществил план, призванный поднять боевой дух мусульман и ободрить их. Он велел своим воинам разбиться на сотни и незаметно покинуть лагерь, а днём прийти обратно. Он сказал: «Когда взойдёт солнце, идите обратно. Как только скроется первая сотня, пусть за ней следует вторая, и так далее. А если придёт Хашим — что же, пусть приходит. Так вы вселите в сердца воинов надежду и заставите их ободриться». Они осуществили план и, завидев лошадей, аль-Ка‘ка‘ закричал: «Аллах велик!» И люди стали повторять его слова и говорить друг другу: «Пришло подкрепление!» Поняв, что сделал аль-Ка‘ка‘, его брат ‘Асим ибн ‘Амр велел своим воинам сделать то же самое. Не успела показаться послед-

няя сотня войска аль-Ка‘ка‘, как прибыл Хашим ибн ‘Утба в сопровождении семисот воинов из Шама. Товарищи аль-Ка‘ка‘ рассказали Хашиму о том, что тот сделал, и Хашим тут же разделил своё войско на десять отрядов по семьдесят человек в каждом. Как только показалась последняя сотня войска аль-Ка‘ка‘, вперёд устремился Хашим с первыми семьюдесятью воинами. И за ним последовали остальные отряды. Видя всё новые и новые отряды, мусульмане воодушевились. Аль-Ка‘ка‘ достиг своей цели, отчасти благодаря Хашиму, который продемонстрировал скромность и поспешил последовать примеру аль-Ка‘ка‘ вместо того, чтобы оставаться в стороне или навязывать мусульманам свои планы.

**День трудного сражения.** Персы снова бросили в бой слонов, поскольку успели починить корзины, которые крепились на спины слонов и в которых сидели лучники. На сей раз слоны шли в окружении воинов, чтобы мусульмане не могли подобраться к ним и перерезать подпруги. Теперь мусульманам было труднее подобраться к слонам. Однако лошади мусульман в этот раз не испугались слонов: во-первых, они успели привыкнуть к ним, а во-вторых, когда слон шёл один, он казался страшнее, чем когда он шёл в окружении людей.

Когда началось сражение, Са‘д, увидев, что мусульмане несут потери из-за слонов и им снова приходится нелегко, вызвал к себе персов-мусульман, которые были в составе мусульманского войска, чтобы посоветоваться с ними о том, что можно сделать со слонами. Персы сказали, что у слонов есть уязвимые места — глаза и губы, и, если ударить их в такое место, от них уже не будет пользы. Са‘д послал аль-Ка‘ка‘ и ‘Асыма ибн ‘Амра, чтобы они убили белого слона — самого большого из всех слонов. А другим он велел убить серого слона. Это были два главных слона, и все остальные следовали за ними.

Поскольку слоны теперь шли в окружении людей, они смотрели по сторонам, а не следили за теми, кто пытался подойти к ним. Это облегчило задачу мусульманам. Те, кому Са‘д поручил убить двух слонов, подобрались к ним в составе небольших отрядов. Аль-Ка‘ка‘ и его товарищ, проскользнув мимо сражающихся, по-

добрались к слону так, чтобы он не заметил их, подняли копья и вонзили их в глаза слону, а когда он упал, убили тех, кто вёл его. А двое других подобрались ко второму слону. Один из них вонзил копьё ему в глаз, и слон, отступив, упал на зад. А когда он встал, второй воин ударил его копьём и рассёк ему губу. Тогда слон побежал и бросился в реку. Белый последовал за ним, и остальные слоны побежали следом, давя персидских воинов и издавая громкий рёв. Воины, которые сидели в корзинах, погибли.

Когда на поле боя не осталось слонов, разбежавшиеся персы вернулись на свои места, и сражение разгорелось с новой силой. У персов были запасные войска. Время от времени персы посыпали гонца к Йездигерду, и он давал им новое войско. К концу дня никто из сражавшихся так и не одержал победу.

В этот день в бою отличился 'Амр ибн Ма'дий-Кариб. А Туляйха ибн Хувайлид аль-Асади обошёл персидское войско и трижды прокричал: «Аллах велик!» Персы и мусульмане, услышав его голос, удивились. И те и другие захотели выяснить, что произошло, и два войска разошлись. Благодаря Туляихе сражение в этот день закончилось, и у мусульман появилось время для подготовки к ночному сражению.

**Ночь воя.** Позже Са'д велел возобновить сражение после того, как он произнесёт такбир. Однако персы пошли в атаку первыми, и мусульмане вынуждены были устремиться им навстречу ещё до того, как прозвучал такбир.

Персы боялись поединков, в которых неизменно проигрывали, а потому решили напасть сразу всем войском, чтобы избежать поединков, поскольку с каждым проигранным поединком боевой дух персов падал всё больше, и в воздухе запахло поражением.

Первым сорвался с места аль-Ка'ка', и Са'д, увидев это, сказал: «О Аллах, прости ему и помоги... Я разрешил ему, даже если он и не спрашивал разрешения»<sup>85</sup>. Он позволил начать сра-

---

<sup>85</sup> Он сказал это потому, что мусульмане уже испытали на себе последствия неповиновения во времена битвы при Ухуде во времена Посланника Аллаха ﷺ, и Са'д опасался, что Аллах вновь покарает мусульман.

жение без его команды. Затем вперёд устремились бану Асад, и Са‘д снова сказал: «О Аллах, прости им и помоги... Я разрешил им». И каждый раз, когда часть войска срывалась с места и устремлялась навстречу врагу без его разрешения, он говорил эти слова.

Совершив вечернюю молитву, Са‘д произнёс такбир, и оставшиеся мусульмане устремились в атаку. Ночь была долгая и трудная, и во тьме раздавался звон железа. Мусульмане не разговаривали, а издавали звук, напоминающий вой, поэтому эта ночь была названа ночью воя.

Противники сражались не на жизнь, а на смерть, потому что каждый понимал, как важна победа. Это было решающее сражение, сражение, которое могло изменить ход истории.

Мусульмане, которые ожесточённо сражались с врагом уже два дня, подбадривали и воодушевляли друг друга, поскольку все устали. Они знали, что нужно держаться. Дурайд ибн Ка‘б ан-Наха‘и, аль-Аш‘ас ибн Кайс, Хамиса ибн ан-Ну‘ман аль-Барики и другие предводители племён обращались к своим со-племенникам и к мусульманам вообще с речами, стараясь увеличить их веру и поднять их боевой дух. Они побуждали их к терпению и стойкости, храбрости и решительности. Поэты-мусульмане слагали стихи о битве. Мусульмане, воодушевлённые речами своих мудрых, отважных, богобоязненных и благородных братьев по вере, снова шли в атаку и отбрасывали врага назад, несмотря на то что это было нелегко. Ведь на многих персах были железные доспехи, и мечи мусульман не причиняли им вреда. Тем не менее мусульмане не отчаивались. Наиболее отважные из них бросались вперёд, подавая пример остальным, и сражение продолжалось до самого утра. Они убили ещё одного командующего персов.

Ни Рустам, ни Са‘д никогда ещё не видели подобной ночи. Собрав все силы, противники сражались. Ни у кого не было сил ни кричать, ни даже говорить. Все были изнурены и настолько заняты сражением, что и Рустаму, и Са‘ду перестали доставлять известия с поля боя, и оба они могли только догадываться о том,

что происходит там. Са‘д, вглядываясь с высоты в гущу сражавшихся, стал обращаться к Всевышнему Аллаху с мольбами, прося даровать мусульманам победу. А мы уже говорили, что мольбы Са‘да обычно не оставались без ответа.

**День Кадисийи.** Утро застало мусульман на поле боя, и аль-Ка‘ка‘ сказал: «Поистине, победит тот, кто дольше продержится, так что терпите ещё немного! Поистине, победа приходит с терпением». К ним примкнула группа предводителей племён. Они стали побуждать мусульман стоять до конца. Победа близка, говорили они, но нужно продержаться ещё немного, проявляя терпение и отвагу и уповая на Всевышнего.

Сражаясь, мусульмане приблизились к тому месту, где находился Рустам, и это воодушевило их. Кайс ибн ‘Абд-Ягус, аль-Аш‘ас ибн Кайс, ‘Амр ибн Ма‘дий-Кариб, Ибн Зу-с-сахмайн и Ибн Зу-ль-Бурдайн аль-Хиляли сказали: «Да не будут персы храбрее вас перед лицом смерти!» В племени раби‘а также поднялись люди, сказавшие: «Никто не был столь храбр в сражении с персами в прошлом, так что же мешает вам быть сегодня ещё храбрее, чем вы были тогда?!»

Победа досталась мусульманам во многом благодаря аль-Ка‘ка‘. Это был удивительный человек — беззаветно преданный своей религии, отчаянно храбрый, глубоко верующий. Он обладал острым умом и придумывал гениальные военные планы. При этом он был красноречив и умел поднимать боевой дух мусульман. Он понял, что персы устали настолько, что долго им не продержаться. И он сказал об этом мусульманам, давая им понять, как важно сейчас проявить терпение и одолеть изнурённого врага. После его слов мусульмане воодушевились, собрались с силами и бросились в атаку, громя персов. Это был ещё один подвиг аль-Ка‘ка‘.

Вместе с другими героями мусульман аль-Ка‘ка‘ сумел пробить ряды персов и подобраться совсем близко к тому месту, где находился Рустам. Около полудня Всевышний Аллах даровал мусульманам победу, послав шквальный ветер, который снёс навес, под которым находился Рустам, и начал засыпать персов пы-

лью и песком, в результате чего они потеряли боеспособность. Они больше не могли защищаться, и в их рядах началась паника.

Рустам, поняв, что всё кончено, попытался сбежать. Он побежал к реке, но Хиляль увидел его и бросился за ним. Настигнув Рустама, Хиляль убил его. После этого он взошёл на ложе, на котором сидел Рустам во время сражения и крикнул: «Я убил Рустама, клянусь Господом Каабы! Ко мне! Ко мне!» Мусульмане устремились к нему, разъярив врагов и крича: «Аллах велик!» Центр персидского войска терпел поражение. Остальные воины, узнав о том, что их главнокомандующий погиб, пришли в ужас и разом лишились остатков смелости. Джалинус велел войску переходить через реку. Те, кому удалось спастись, переправились на другую сторону. Дырар ибн аль-Хаттаб взял великое знамя персов — Дирафш Кабьян<sup>[76]</sup>. Этот день был назван днём Кадисийи.

А скованные цепями воины<sup>86</sup>, которых было около тридцати тысяч, в панике бросались в реку в надежде спастись, однако никому из них спастись не удалось, поскольку мусульмане бросали в них свои копья, и убитые тонули, увлекая за собой остальных.

Сражение, как мы видим, было долгим и трудным. Только на четвёртый день Все-вышний Аллах наконец даровал победу мусульманам, которые продемонстрировали чудеса стойкости и отваги. Однако трудно было

[76] Ибн аль-Асир приводит историю этого знамени. Якобы раньше персами правил некий тиран, который каждый день убивал по два человека. И однажды у некоего простолюдина из Исфахана по имени Кабий (Кавий) забрали обоих сыновей. Тогда он разозлился, взял свой посох, прикрепил к нему свою сумку наподобие флага и призвал народ к восстанию. Когда люди одолели тирана, этот флаг стал для них ценным, и они стали считать его своим талисманом, поэтому они выносили его только на самые ответственные сражения [Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 1. С. 24].

<sup>86</sup> Их связывали цепями друг с другом, чтобы они не побежали и сражались до последнего.

ожидать иного. Мусульмане стояли насмерть за свою религию, персы стояли насмерть за своё государство... Но может ли тот, кто сражается ради мирских благ, победить того, кто сражается ради возвышения Слова Аллаха на земле? Может ли тот, кто мечтает о золоте и серебре, одолеть того, кто мечтает о довольстве Всевышнего и Рае?

Персов заставляло сражаться понимание того, что, если мусульмане победят, у них не останется ничего. Их также вдохновляло присутствие их знаменитого военачальника Рустама, который за свою жизнь одержал множество побед и был одним из героев персов. К тому же персов было больше, чем мусульман, и они были лучше вооружены. Персов было около ста двадцати тысяч, тогда как мусульман — всего тридцать с небольшим тысяч человек. Мусульмане потеряли в этой битве восемь с половиной тысяч воинов — ещё одно доказательство того, что сражение было трудным и ожесточённым. Это были самые большие потери мусульман во всех произошедших к тому моменту сражениях. Но и сама битва была крайне важной.

Са‘д велел мусульманам преследовать остатки персидского войска. Он поручил аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амру и Шурахбилию ибн ас-Симту преследовать бегущих персов на территории, простиравшейся до реки ‘Атик. Зухра ибн Хавийя должен был преследовать тех, кто переправился через реку вместе со своими предводителями. Зухра с тремя сотнями воинов сумел перебраться на другой берег, а остальным велел перейти по мосту, который находился немного дальше, а потом присоединиться к нему. Они догнали персов, причём в арьергарде ехал их командующий Джалинус. Зухра вступил с ним в поединок, убил его и забрал его оружие и доспехи. После этого мусульмане некоторое время преследовали персов, из-за чего те понесли новые потери, а потом вернулись к Са‘ду в Кадисию.

Са‘д написал ‘Умару ибн аль-Хаттабу об одержанной победе и отправил с этим письмом Са‘да ибн Умайлю аль-Фазари. В письме говорилось: «Всевышний Аллах даровал нам победу над персами, и после долгого сражения и сильного сотрясения

их постигло то же, что постигало их предшественников и единоверцев в прошлом. У них было столько оружия, сколько мусульманам никогда не доводилось видеть, но оно не принесло им пользу, и по воле Всевышнего Аллаха перешло к мусульманам. Мусульмане преследовали их повсюду. Погиб Са‘д ибн ‘Убайд, чтец, а также такой-то и такой-то, и люди из числа мусульман, которых мы не знаем. Аллах знает о них лучше. Как только спукалась ночь, они читали Коран, и из-за их чтения казалось, будто жужжат пчёлы, а в сражении они были подобны львам. И погибшие, и оставшиеся в живых сражались одинаково храбро, с той лишь разницей, что одним Всевышний Аллах даровал мученичество, а другим — нет».

Из этого письма можно сделать несколько важных выводов.

1. В сердце Са‘да утвердились чистое единобожие. Он понимал, что победу мусульманам даровал Всевышний Аллах и причиной её стала воля Всевышнего, а не приложенные ими усилия.

2. Враг обладал огромной силой, однако в действительности этой силой распоряжался только Всевышний Аллах, и только Он решает, кому даровать силу, а кого лишить её, и Он сделал силу персов бесполезной для них. Они не смогли воспользоваться ею, хотя она и была у них. Только Всевышний Аллах способен отвести вред или принести пользу. Са‘д понимал эту простую истину и использовал её во благо мусульманскому войску.

3. Са‘д не забыл упомянуть о том, какими были его воины: они проводили ночь в поклонении, а днём сражались подобно львам, демонстрируя удивительную стойкость, доблесть и бесстрашие.

‘Умар  выходил каждое утро за пределы Медины, чтобы узнать последние новости, и возвращался назад только в полдень, когда усиливался зной. Когда приехал гонец с известием о победе, ‘Умар поспешил ему навстречу и спросил: «Откуда ты?» Тот ответил, что приехал от Са‘да. ‘Умар сказал: «О раб Аллаха, говори же!» Гонец сказал: «Аллах нанёс поражение многобожникам!» Гонец не знал, что перед ним сам ‘Умар ибн аль-Хаттаб. Он поспешил в Медину, и ‘Умар последовал за ним. Услышав же, что люди приветствуют ‘Умара, называя его повелителем верующих, гонец

воскликнул: «Почему же ты сразу не сказал мне, да помилует тебя Аллах?!» ‘Умар ответил: «Ничего страшного, брат мой...»

Следует отметить, что ‘Умар отправлялся на поиски прибывающих из Ирака сам, хотя мог поручить это кому-то другому. Это свидетельствует о том, что он беспокоился о Са‘де и его воинах и как глава государства остро ощущал свою ответственность за паству.

Встретив гонца, который приехал верхом, ‘Умар всю дорогу бежал рядом с ним, расспрашивая его на ходу, так что гонцу и в голову не пришло, что перед ним ‘Умар ибн аль-Хаттаб, халиф мусульман и правитель исламского государства. Это пример истинной скромности и кротости.

## § 5. Важнейшие уроки и выводы

**Дата и значение сражения при Кадисии.** Историки разошлись во мнениях относительно того, когда точно состоялось это сражение. Согласно исследованию, проведённому профессором Ахмадом Адилем Камалем, сражение при Кадисии произошло в месяце ша‘бан 15 года хиджры. Если же говорить о важности этой битвы, то она, вне всяких сомнений, была одной из важнейших и решающих битв в истории не только ислама, но и человечества вообще. Изучая ход сражения, верующие без труда замечают проявления могущества Всевышнего и Его помощь мусульманам. После этой битвы Ирак, а за ним и вся Персия открылись для мусульман. После этой битвы уменьшилось влияние Сасанидов и их военная мощь, и религия огнепоклонников стала приходить в упадок, поскольку началось распространение ислама. В этой битве мусульмане нанесли персам такой удар, после которого они уже не смогли оправиться.

**Справедливость мусульман и их верность слову.** Са‘д отправил к ‘Умару гонца с вопросом о том, что ему делать с пленными крестьянами. ‘Умар  собрал совет и сказал: «Поистине, кто поступает согласно своим страстям и ослушивается Алла-

ха, тому не будет доли у Аллаха, и он не повредит никому, кроме самого себя. А кто следует Сунне, останавливается у постановлений Шариата и следует прямым путём, стремясь к тому, что уготовал Аллах для покорных Ему, поступает правильно, и он получит свою долю у Аллаха, ибо Всевышний Аллах сказал: «**Они обнаружат перед собой всё, что совершили, и твой Господь ни с кем не поступит несправедливо**» (18:49). Сражающиеся захватили землю, которая была перед ними, и изгнали её жителей. И к ним пришёл тот, кто заключил с ними мирный договор. Что вы скажете о том, кто утверждает, что его принудили и выселили, или о том, кто не утверждал подобного, не остался и был изгнан, или о том, кто остался, не утверждал ничего подобного и не был изгнан, а также о том, кто сдался в плен?»

Они единодушно высказались за необходимость соблюдать договор с теми, кто остался на своей земле и не намерен сражаться и кому установленная над ним власть мусульман не добавила ничего, кроме блага. Если он утверждает, что его лишили дома, и говорит правду, ему возвращают его собственность, а если он лжёт, договор с ним считается расторгнутым, однако может быть заключён заново. Судьбу изгнанных должны решать сами мусульмане. Если они желают, они могут оставить их на их земле в качестве зиммиеев. Они также могут запретить им возвращаться на их землю, а если те не подчинятся, то сражаться с ними. А тех, которые остались на своей земле и сдались, следует поставить перед выбором: джизья или изгнание.

‘Умар написал Са‘ду о постановлениях знающих мусульман — участников совета, и Са‘д оставил крестьян в покое. Он представил их предводителям выбор: принять ислам или стать зиммиями и согласиться выплачивать джизью.

Из ответа ‘Умара можно сделать несколько важных выводов.

1. ‘Умар применил исламский принцип решения важных вопросов путём совета. Он собрал сподвижников и выслушал их мнения о том, как следует поступить в данной ситуации. ‘Умар был мудрым и проницательным человеком, обладал острым

умом и имел большой жизненный опыт. Если бы он пожелал, он мог бы решить этот вопрос самостоятельно и вынести решение по своему усмотрению, однако он созвал совет, считая, что мусульмане должны участвовать в решении важных вопросов. ‘Умар обычно поступал так, и это было одной из причин успешности его управления государством.

2. ‘Умар напомнил мусульманам о том, что они ни в коем случае не должны следовать своим страстиам. Решение ‘Умара благоприятно повлияло на ситуацию в Ираке и во многом способствовало распространению там ислама.

Простые персы, признав над собой власть исламского государства, только выиграли. Они ничего не потеряли, ибо вместе с персидскими правителями ушли жестокость, несправедливость и непомерные налоги. Люди узнали, что ислам одобряет справедливость и справедливых и одновременно порицает притеснение и притеснителей, обещая им суровое наказание. Он порицает тех, чьи слова или дела несправедливы, кто поступает несправедливо с самим собой или с другими. Он осуждает сильных, которые притесняют слабых, и богатых, которые притесняют бедных, а также правителей, которые притесняют свой народ. Ислам порицает несправедливость и притеснение в любой форме, и чем слабее притесняемый, тем больший грех ложится на притеснителя. Поэтому мольба притесняемого не остаётся без ответа, и между ней и Всевышним нет препрятствий, как сказал Посланник Аллаха ﷺ: «*Остерегайся мольбы притесняемого, ибо, воистину, между ней и Аллахом нет препрятствий*» [Бухари; Муслим].

А в версии имама Ахмада говорится: «*Остерегайтесь мольбы притеснённого, даже если он неверующий, ибо, воистину, нет перед ней препрятствий*».

Ислам говорит: все люди, независимо от национальности, цвета кожи, пола, языка, положения в обществе, рода занятий и состоятельности, — рабы Аллаха, у них один предок и один Творец. Все они в равной степени обладают человеческим достоинством, и у них одинаковые права и обязанности. Прави-

тель и народ, пастырь и паства равны с точки зрения Шариата в своих человеческих правах и обязанностях. Все люди появляются на свет одинаковыми, и никто из них не имеет изначальных преимуществ перед другими. Различаются только их способности, таланты и склонности, что приводит к различию в реализации в тех или иных областях деятельности.

Они увидели, что в исламском государстве строго соблюдаются права немусульман — право на жизнь, право владеть и распоряжаться имуществом, свобода действий, право обращаться в суд и так далее. Они обладают этими правами так же, как и мусульмане, и право немусульманина так же неприкасновенно. Причём неважно, является ли этот немусульманин гражданином мусульманского государства, или же он просто находится на территории мусульман с их разрешения, — главное, чтобы он не был одним из враждебно настроенных по отношению к исламу и мусульманам. Никто не имеет права притеснять немусульман и ущемлять их права, и любой из них может обратиться в суд, подобно мусульманину.

Поэтому со временем многие жители открытых для ислама земель приняли ислам добровольно и искренне.

3. ‘Умар велел отдать воинам пятую часть военной добычи, которая отсыпалась правителю. Таким образом, сражавшиеся получили не только четыре пятых военной добычи, как это происходило обычно. В этот раз они получили всю добычу. Это был ещё один иджтихад ‘Умара. Он видел в подобном разделе благо для государства. Это позволило ему поощрить воинов, которые храбро сражались и разгромили огромную персидскую армию, и показать им, что он признаёт их заслуги и ценит их по достоинству. ‘Умар особо наградил четырёх смелейших воинов, которые были главными действующими лицами в этом сражении. Трое из них были из бану Асад. Это Хаммаль ибн Малик, ар-Руббайиль ибн ‘Амр ибн Раби‘а и Туляиха ибн Хувайдид. А четвёртым был ‘Асим ибн ‘Амр ат-Тамими. Им он дал украшенные мечи. Он также отправил в качестве особой награды четыре коня. Их получили аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амр ат-Тамими

и ещё три человека из банду Ярбу'. Очевидно, что это поощрение имело высокую и благородную цель.

4. 'Умар и Зухра. Как мы уже говорили, Зухра ибн Хавийя преследовал бегущих персов и настиг одного из их командующих — Джалинуса. Убив его, он забрал его оружие и доспехи и надел на себя. Когда он вернулся к Са'ду, попавшие в плен персы узнали доспехи Джалинуса и сказали: «Это принадлежало Джалинусу». Са'д спросил: «Кто-нибудь помогал тебе убить его?» Зухра ответил: «Да». Са'д спросил: «Кто?» Зухра ответил: «Аллах». Са'д разгневался на него за то, что он сразу же надел эти доспехи и сказал: «Почему ты не дождался моего разрешения?» Поскольку доспехи и оружие были дорогие, Са'д решил, что это будет слишком много для одного воина, и велел ему положить доспехи в военную добычу. Об этом стало известно 'Умару, который упрекнул его за то, что он так обошёлся с Зухрой, и велел ему не только отдать Зухре доспехи, но и при распределении золота и серебра дать ему на пять сотен больше, чем его товарищам. 'Умар также постановил, что доспехи и оружие убитого вражеского воина принадлежат тому, кто убил его, вне зависимости от их стоимости. Зухра взял доспехи и продал их за семьдесят тысяч дирхемов.

5. Гибель муаззина. Во время сражения при Кадисии произошло удивительное событие, свидетельствующее о том, какое огромное внимание уделяли первые мусульмане своей религии и всему тому, что могло приблизить их к Всевышнему Аллаху. В битве погиб муаззин мусульман, и, когда настало время молитвы, никто не хотел уступать другому это благое дело, приносящее великую награду, — произнесение азана. Они чуть не подрались и в конце концов решили тянуть жребий, и тот, кому выпал жребий, произнёс азан. Состязание в подобных благих делах свидетельствует о силе веры и её искренности, потому что произнесение азана не приносит никаких мирских благ. Оно не приносит славу и признание, не приносит влияние и власть — только награду Всевышнего. А значит, тот, кто стремится произносить азан для мусульман,

стремится к этой награде. Очевидно, что верующие, которые состязаются друг с другом в таком деле, будут соревноваться и в более значимых благих делах. В этом секрет их успеха на поприще исламского призыва и всего, что они делают ради Аллаха и на Его пути.

6. Военная тактика мусульман на примере сражения при Кадисии. Во время сражения мусульмане несколько раз меняли тактику, подстраиваясь под изменяющиеся обстоятельства. Стоит отметить, что ‘Умар собирал для военных действий в Ираке всех способных сражаться, поэтому войско мусульман было достаточно большим, хотя персы превосходили мусульман своей численностью. В составе войска было более трёхсот сподвижников, в том числе и семьдесят участников битвы при Бадре. С ними были и семьсот сыновей сподвижников. ‘Умар бросил всех опытных, авторитетных и влиятельных людей, включая поэтов и ораторов, на борьбу с персами.

В этот раз мусульмане поступили так, как не поступали ранее. Са‘д не стал упорядочивать войско в Сыраре и дожидаться, пока все воины доберутся до него. Он отправился в Ирак в сопровождении четырёх тысяч воинов, а к Кадисии подошёл уже в сопровождении семнадцати тысяч.

До эпохи ‘Умара командующие не поступали так. В своих посланиях к аль-Мусанне и Са‘ду ‘Умар сам назначил место решающего сражения. ‘Умар стал первым предводителем мусульман, который опирался в своём исследовании местности, в которой будет проходить сражение, на письмо-карту. Он попросил Са‘да подробно описать ему ту местность, где находятся мусульмане, — так, чтобы он мог ясно представить себе её, как будто он видит её собственными глазами.

Мусульмане применяли тактику последовательных нападений небольшими отрядами. Во-первых, им почти каждый раз удавалось захватить добычу, что было важно для войска, которое нужно было обеспечивать. Во-вторых, эти нападения изнурили врага и подрывали его силы.

Мусульмане также устраивали засады, которые пугали персов и отнюдь не способствовали повышению их боевого духа, особенно после того, как во время одной из таких засад попала в плен дочь Азадбеха, правителя Хиры.

Во время сражения при Кадисии мусульманам пришлось несколько раз менять тактику. В первый день, столкнувшись со слонами, мусульмане стали перерезать подпружи, с помощью которых на спинах слонов крепились корзины с лучниками. В это время ожидалось подкрепления из Шама, а когда оно пришло, вновь прибывшие воины двигались небольшими отрядами, чтобы издалека персам казалось, что к мусульманам пришло очень большое подкрепление. Во второй день они покрыли верблюдов попонами и пустили их между рядами вражеской конницы. Верблюды в таком виде были похожи на слонов, лошади врага испугались и стали шарахаться в стороны, из-за чего ряды расстроились и в течение некоторого времени персы не могли воспользоваться своей конницей. В третий день, когда слоны с новыми корзинами вернулись на поле боя, мусульмане атаковали их, целясь в уязвимые места — глаза и губы. Слоны испугались и убежали, и персы лишились важной части своих сил. Слоны играли важную роль в сражениях персов с врагами, потому что служили живыми щитами для воинов, а также давили врага и носили на себе корзины с лучниками. После того как у персов не стало слонов, положение мусульман немного облегчилось, поскольку у обоих войск осталась только конница и пехота.

Поняв, что сражение может затянуться, командование мусульман решило, что необходимо идти в атаку. Мусульмане собрались с силами и пошли в атаку. Они теснили врага до тех пор, пока не добрались до места, где находился Рустам — главнокомандующий персов. Как только они убили Рустама, персидское войско начало терпеть поражение, после чего мусульмане окончательно разгромили его.

Таким образом, в этой битве мусульмане использовали помимо привычных для них тактик сражения новые.

Сражение при Кадисии стало самым крупным сражением мусульман с персами и последним для многих влиятельных персов и крупнейших персидских военачальников. Тысячи персидских воинов полегли на поле боя или утонули в реке. В этом сражении, подчиняясь распоряжению ‘Умара, участвовало большинство предводителей арабов, и мусульмане обычно не вспоминали сражения, которые были после него.

## § 6. Взятие Мадаина (Ктесифона)

Са‘д провёл в Кадисии два месяца, ожидая дальнейших распоряжений ‘Умара. Наконец ‘Умар велел ему направиться в Мадаин и завоевать его. Женщин Са‘д должен был оставить у ‘Атика под охраной воинов, которым полагалась доля любой военной добычи, которая достанется Са‘ду, пока они охраняют семьи мусульман. Войско находилось в пути оставшиеся дни шаввала. Потерпевшие поражение персы бежали в Вавилон, и среди них были оставшиеся в живых предводители, решительно настроенные продолжать войну [Табари. Тарих. Т. 3. С. 515–579; Камиль. Т. 2. С. 450–489; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 524–539; Бидайа. Т. 7. С. 43–51].

Когда авангард войска мусульман дошёл до Бурса, навстречу мусульманам вышли отряды персов, однако они потерпели поражение. Когда они оказались во власти Са‘да, то сообщили ему всё, что знали о персидских войсках, после чего обрадованный Са‘д отправился в Вавилон [Табари. Тарих. Т. 3. С. 619–620; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 2. С. 505–506; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 536].

Са‘д переправился на другую сторону Евфрата и сражался с персами, собравшимися в Вавилоне. Персы продержались недолго. Их сердца наполнились страхом, и мусульмане без труда разгромили их. Когда он дошёл до Кусы, навстречу ему вышел правитель города, однако вскоре мусульмане убили его, и его войско потерпело поражение. После этого Са‘д направил Зухру в Сабат, и его жители согласились выплачивать джизью и заключили с ним договор.

Наконец войско мусульман подошло к главному оплоту персидских царей и знати — Мадаину. ‘Умар велел Са‘ду хорошо относиться к крестьянам на открытых для ислама территориях, чтобы они поняли, что власть мусульман лучше для них, чем власть жестоких и жадных персидских правителей.

Крестьяне согласились выплачивать джизью, остались на своей земле и добровольно признали власть мусульман. Да и могло ли быть иначе, если они увидели народ, в основе религии которого лежит равенство и правитель которого пред лицом истины подобен самому ничтожному из его подданных? Персидские крестьяне увидели народ, лишённый высокомерия, ненавидящий несправедливость и не одобряющий распространение порока и нечестия на земле. Они избавились от прежней горделивости и кичливости, освободились от унизительного рабства — поклонения себе подобным, и стали рабами одного лишь Аллаха...

Получив приказ от повелителя верующих, Са‘д двинулся в сторону Мадаина. Он поручил Зухре командовать авангардом и отправил его вперёд. За ним он послал ‘Абдаллаха ибн аль-Му‘аттама с другой частью войска, за ним — Шурахбила ибн ас-Симта, за ним — Хашима ибн ‘Утбу ибн Абу Ваккаса. За ними шёл сам Са‘д с оставшейся частью войска. Командовать арьергардом Са‘д поручил Халиду ибн Урфуте.

Мадайн был столицей Персидского государства. Он делился на западную и восточную часть. В западной части находился дворец Йездигерда. Са‘д осадил эту часть города. Осада продолжалась два месяца. Персы иногда выходили, чтобы сражаться с мусульманами, однако не выдерживали и возвращались назад. Зухру ранило стрелой. В его кольчуге была небольшая брешь, и именно в неё попала стрела. Даже не вытащив её, Зухра бросился в атаку и убил Шахрияра — одного из предводителей жителей Истахра.

Во время осады мусульмане использовали катапульты, построенные для них персами, которые были на стороне мусульман. Этот факт подтверждает, что мусульмане старались ис-

пользовать все имеющиеся в их распоряжении средства, чтобы одержать победу над врагом, хотя их главным оружием, безусловно, была вера и упование на Всевышнего Аллаха.

**Всевышний Аллах поддерживает своих искренних рабов.** Анас ибн аль-Хулляйс рассказывает: «Когда мы осадили западную часть Мадаина — Бахурсир (после того как персы потерпели поражение), наверху показался посланец, который сказал, передавая слова их царя: “Согласны ли вы заключить с нами мирный договор с тем условием, что нам будет принадлежать часть Тигра, которая перед нами и наши горы, а вам будет принадлежать часть Тигра, которая перед вами, и ваши горы?” Ему ответил Абу Муфаззир аль-Асвад ибн Кутба. Он прокричал что-то, ибо Всевышний Аллах пожелал так, причём сам он не понял, что сказал, и мы не поняли его. После этого посланец скрылся, и мы увидели, как персы поспешно переходят через реку и бегут в восточную часть города. Мы спросили: “О Абу Муфаззир! Что ты сказал ему?” Он ответил: “Клянусь Аллахом, я не знаю, что это было. Только я чувствую, что меня охватило спокойствие, и я надеюсь, что сказал нечто благое”. Люди продолжали спрашивать его, но он отвечал всем одно и то же. Об этом стало известно Са’ду, и он пришёл и спросил: “О Абу Муфаззир, что ты сказал ему? Клянусь Аллахом, они бегут!” Абу Муфаззир сказал ему то же самое, что говорил остальным. После этого к нам вышел из города всего один человек, который попросил гарантировать ему безопасность, и мы гарантировали ему безопасность. Он сказал нам, что в городе никого не осталось и ничто не мешает нам войти, если мы хотим сделать это. Мы вошли в город, и он действительно был пустым. Там не было никого и ничего. У нас остались только пленные, которые попали к нам во время сражений за пределами города. Мы спросили их и этого человека, который вышел к нам, почему все бежали. Он ответил: “Царь послал к вам человека, чтобы он предложил вам заключить мир с нами, а вы ответили ему, что между нами не будет мира до тех пор, пока вы не будете есть мёд Эфридина с цитронами”.

ми Кусы, и наш царь воскликнул: «Горе нам! Поистине, это ангелы говорят их языками и отвечают нам вместо арабов! Ей-богу, если это не так, тогда это не иначе как слова, которые вложены в уста этого человека, чтобы мы прекратили! Идите же в дальнюю часть города!»»

**Аяты, которые прочитал Са‘д в Сабате.** Са‘д послал вперед Хашима и остальных, и они пошли к западной части Мадаина, а сам Са‘д остановился в Сабате и прочитал следующий аят Священного Корана:

**Предостерегай людей от того дня, когда к ним явятся мучения. Тогда те, которые поступали несправедливо, скажут: «Господь наш! Дай нам отсрочку на маленький срок, и мы ответим на Твой призыв и последуем за посланниками». Им будет сказано: «Разве раньше вы не клялись, что не покинете земной мир?»**

Сура 14 «Ибрахим», аят 44

وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَاتِهِمُ الْعَذَابُ  
فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخْرُنَا إِلَىٰ  
أَجَلٍ قَرِيبٍ نُحْبَطْ دَعْوَاتَكَ وَنَنْبَغِي  
الرُّسُلَ أَوْلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمُتُمْ مِنْ  
قَبْلٍ مَا لَكُمْ مِنْ زَوَالٍ

Са‘д прочитал эо потому, что в этом месте отряды хосроя каждый день клялись: «Персидское государство не падёт, пока мы живы!» Что касается самих персидских отрядов, то Зухра разгромил их незадолго до своей гибели.

Мусульмане увидели дворец иранского правителя и вспомнили обещание Посланника Аллаха ﷺ: «*Небольшая группа мусульман завоюет белый дворец — дворец хосроя*» [Муслим].

Они воодушевились и почувствовали себя уверенно. И эти люди действительно заслуживали победы, которую даровал им Аллах, потому что они были беззаветно преданы своей религии и не испытывали никаких сомнений в отношении неё. Они использовали любую возможность приблизиться к Аллаху.

**Воистину, в этом — знамения  
для людей разумеющих.**

Сура 16 «Пчёлы», аят 12

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَّتٍ لِّقَوْمٍ

يَعْقُلُونَ

Дырар ибн аль-Хаттаб воскликнул: «Аллах велик! Это же и есть белый дворец хосроя! Это обещанное нам Аллахом! Истину сказал Его Посланник!» И он снова воскликнул: «Аллах велик!» — и остальные стали повторять за ним.

**Са‘д советуется со своими сподвижниками относительно переправы.** Узнав о том, что хосрой перебрался в восточную часть города и забрал с собой все корабли, Са‘д растерялся. Враг перед ними, и их разделяет только река, однако её нельзя перейти, потому что нет кораблей... При этом Са‘д боялся, что персы уйдут и потом покончить с ними будет чрезвычайно сложно.

К Са‘ду пришли персы, которые указали ему брод. В этом месте, сказали они, можно перейти реку, однако это рискованно. Са‘д колебался. И вдруг река потекла быстрее. Вода в ней потемнела, и на поверхности её появилась пена от быстроты течения. В это время Са‘д увидел благое видение о том, как лошади мусульман переходят реку. После этого он велел людям готовиться к переправе, что свидетельствовало об искренности веры Са‘да и его решительности и отваге. Он сказал: «Я принял решение перейти на другую сторону реки». Они сказали в один голос: «Пусть Аллах дарует нам благоразумие и укажет нам верный путь... Действуй!» Уповая на Все-вышнего Аллаха, и обращаясь к нему с мольбами, мусульмане стали готовиться к переправе.

**Переправа через реку и покорение Мадаина.** Са‘д спросил: «Кто переправится первым и будет защищать нас на том берегу, чтобы мы пошли за ним и все вместе помешали им выйти нам навстречу?» ‘Асым ибн ‘Амр вызвался сделать это. А он был доблестным воином. Он взял с собой шестьсот доблестных и отважных воинов и доехал вместе с ними до берега Тигра. Там он спросил: «Кто переправится пер-

вым вместе со мной, чтобы нам охранять переправу?» Взяв с собой шестьдесят добровольцев, он вошёл в реку первым. За ним последовали оставшиеся воины из тех шести сотен. Этот отряд добровольцев был назван отрядом ужасов. Они не пошли все сразу. Они рисковали жизнями, но этот риск был оправданным. Мусульманам необходимо было выяснить, действительно ли можно перейти реку в этом месте, а для этого кто-то должен был попробовать. В случае необходимости члены этого небольшого отряда могли помогать друг другу, а если бы что-то случилось с ними, мусульмане не потеряли бы много воинов. Для этого важного дела были отобраны самые смелые и стойкие мусульмане, которые могли правильно действовать в чрезвычайной ситуации и не терять присутствия духа.

В этот отряд входили Асамм ибн Валляд ат-Тайми, аль-Калядж ад-Дубби, Абу Муфаззир аль-Асвад ибн Кутба, Шурахбиль ибн ас-Симт аль-Кинди, Хаджль аль-Иджли, Малик ибн Ка‘б аль-Хамадани и другие. На той стороне, в воде, у самого берега, мусульман встретили персы, однако мусульмане направили на них свои копья. Лошади персов, почувствовав уколы копий, бросились на берег, и всадники не могли остановить их. Мусульмане догнали их и убили большинство из них. Остальным удалось бежать. После этого остальные воины переправились. Таким образом, на другом берегу оказалось шесть сотен мусульманских воинов.

Мусульмане переправились через реку. Увидев, что мусульмане захватили переправу, персы поняли, что сражаться уже бесполезно. Йездигерд покинул город и бежал в Хульван<sup>87</sup>. Свою семью он отправил туда ещё раньше.

Увидев, что переправа под охраной, Са‘д велел мусульманам переправляться, и они начали переправу со словами: «Просим

---

<sup>87</sup> Хульван — область в четырёх дневных переходах от Багдада, у восточной границы Ирака, на одном из притоков Тигра, напротив Табаристана.

у Аллаха помоши и уповаem на Него. Достаточно нам Аллаха, и прекрасный Он Покровитель! Нет могущества и силы ни у кого, кроме Всевышнего Аллаха!»

Сальман аль-Фариси находился рядом с Са‘дом. Когда их лошади поплыли, Са‘д стал говорить: «Достаточно нам Аллаха, и прекрасный Он Покровитель! Клянусь Аллахом, Аллах непременно поможет Своему покорному рабу и непременно возьмёт Свою религию и нанесёт сокрушительное поражение Своему врагу, если только в войске не будет нечестивцев и если грехи не пересилят благие дела!» Сальман сказал ему: «Ислам молод и чист, и мусульманам покорятся воды, как уже покорилась суша, и клянусь Тем, в Чьей Длани душа Сальмана, они выйдут из воды толпами точно так же, как вошли в неё!» И по воле Аллаха предречённое им сбылось. Ни один из них ничего не потерял и никто не утонул. Только один человек упал со своего коня, однако аль-Ка‘ка‘ помог ему, поймав повод его коня, и они выбрались на берёг целыми и невредимыми. Несмотря на угрожавшую им опасность, аль-Ка‘ка‘ поспешил помочь брату по вере, забыв о себе. Это было одним из благородных проявлений братства по вере.

Мусульмане вступили в город, не встретив сопротивления. Са‘д вошёл в белый дворец и сделал его местом для совершения молитвы. Стоя под сводами дворца, он прочитал:

**Сколько они оставили садов,  
источников,**

**посевов, прекрасных мест**

**и блаженства, в котором они  
пребывали!**

**Вот так! Мы позволили унаследовать это другому народу.**

Сура 44 «Дым», аяты 25–28

كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَعَيْوَنٍ

وَزُرُوعٍ وَمَقَامِ رَحِيمٍ

وَنَعْمَةً كَانُوا فِيهَا فَدِيَهُنَّ

كَذَلِكَ وَأُورْثَنَاهَا قَوْمًا إِلَّا حَرَبِينَ

Мусульманам досталась огромная военная добыча. Са‘д отпра- вил погоню за теми, кто сбежал с сокровищами и имуществом, и никому из них не удалось уйти.

Первым вошёл в Мадаин отряд аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амра, кото- рый называли *аль-харса* — ‘безмолвный отряд’, а за ним — отряд ‘Асыма ибн ‘Амра, прозванный отрядом ужасов.

**Честность мусульман.** У хосроя были несметные богатства, и персидская знать обладала немалыми сокровищами. Одна- ко золото, серебро, драгоценные камни и произведения искус- ства, которые попадали в руки мусульман в результате сраже- ний с персами, не пробуждали в мусульманах жадности. Никому из них и в голову не приходило присвоить что-нибудь из трофе- ев. Они понимали: даже если их не видит никто из людей, Все- вышний Аллах видит их всегда и везде, и никакие мирские блага не стоят того, чтобы из-за них ввергать с себя в Огонь. А потому стоило им обнаружить что-нибудь ценное, как они тут же отда- вали это сборщику трофеев, даже если находка была очень доро- гой. Мусульмане понимали: имущество, приобретённое запрет- ным путём, не принесёт блага, и его следует сторониться.

Аль-Ка‘ка‘ убил одного из персидских воинов и заглянул в два свёртка, которые тот вёз с собой. В одном оказалось пять мечей, а в другом — шесть. Это были мечи правителей персов и правителей, с которыми сражались персы в своё время. Среди них был меч хос- роя и меч Ираклия. Там же были кольчуги правителей и среди них — кольчуги хосроя и кольчуга Ираклия. Он принёс всё это Са‘ду, и тот предложил ему выбрать один меч. Аль-Ка‘ка‘ выбрал меч Ираклия. Са‘д отдал ему также кольчугу Баграма. Остальные мечи и кольчу- ги Са‘д отдал отряду аль-Ка‘ка‘, а меч хосроя и ан-Ну‘мана он по- слал ‘Умару, чтобы арабы увидели их, поскольку они знали, как они выглядят. Это, безусловно, способствовало воодушевлению мусуль- ман. Ведь в их руках оказались доспехи великих правителей и вое- начальников врага, а это было серьёзным достижением.

Сподвижники хвалили воинов — участников сражения при Кадисии. Са‘д ибн Абу Ваккас сказал: «Клянусь Аллахом, это надёжное и верное войско, и если бы не то, что сказано об участ-

никах битвы при Бадре, я бы сказал, что они не уступают участникам битвы при Бадре!» А Джабир ибн 'Абдаллах сказал: «Клянусь Аллахом, кроме Которого нет божества, посмотрев на участников сражения при Кадисийи, мы не увидели ни одного человека, который стремился бы не только к миру вечному, но и к миру этому». И он особо выделил Туляйху ибн Хувайлида, 'Амра ибн Ма'дия-Кариба и Кайса ибн Макшуха. Это — удивительный факт и ещё одно подтверждение того, что пути Всевышнего неисповедимы и только Всевышний Аллах знает, как может измениться человек за короткое время. Дело в том, что Туляйха, 'Амр и Кайс в своё время были злейшими врагами мусульман, и никому бы в голову не пришло, что однажды они станут искренними мусульманами и героями, сражающимися на путях Аллаха. Но такова была воля Всевышнего, и Он может всё...

А дело было так. Когда Посланник Аллаха ﷺ заболел своей предсмертной болезнью после совершения прощального хаджа, аль-Асвад аль-Анси объявил себя пророком. Некоторое время он пробыл в Наджране, где к нему примкнул 'Амр ибн Ма'дия-Кариб аз-Зубайди и Кайс ибн Макшух аль-Муради.

Персы-мусульмане Фируз и Дазавейхи смогли договориться с Кайсом ибн Макшухом аль-Муради, который командовал войсками аль-Асвада, чтобы он помог им избавиться от аль-Асвада, потому что между Кайсом и аль-Асвадом возникли разногласия и он боялся, что аль-Асвад может убить его в любую минуту. Они воспользовались помощью персиянки Азад, жены аль-Асвада, которая раньше была женой Шахра ибн Базана, убитого аль-Асвадом, и к тому же двоюродной сестрой Фируза ад-Дайлями. Аль-Асвад женился на ней против её воли, и она ненавидела его. После того как с аль-Асвадом было покончено, Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ назначил Фируза ад-Дайлями наместником Саны и сообщил ему об этом. Он не назначил на эту должность Кайса, потому что тот поддерживал аль-Асвада и последовал за ним добровольно и искренне, объятый желанием поддержать своё племя или же охваченный жаждой власти, а у Абу Бакра ﷺ был принцип: не назначать на важные должно-

сти бывших вероотступников. Дазавейхи и Джушаймиша Абу Бакр  назначил помощниками Фируза. После этого Кайс ибн Макшух аль-Муради изменился и решил убить троих предводителей персов-мусульман. Ему удалось убить Дазавейхи, а Фируз, почувствовав недоброе, бежал к своим дядьям по матери в Хаулян. Кайс не остановился на достигнутом, а начал настраивать местных жителей против персов-мусульман. Он старался убедить предводителей некоторых племён в том, что персы-мусульмане подчинили их себе и навязывают им свою власть. Он заявил, что нужно казнить троих руководителей персов, а остальных изгнать. Однако эти предводители никак не отреагировали на его пламенные речи и предпочли остаться в стороне от назревающих столкновений. Они сказали Кайсу: «Это твои товарищи, вот и разбирайся с ними сам». Отчаявшись найти у них поддержку, Кайс написал остаткам войска аль-Асвада — и тем, которые кочевали между Саной и Наджраном, и тем, кто отправился к Ляхиджу. Он призвал их помочь ему изгнать персов-мусульман. Жители Саны ни о чём не подозревали до тех пор, пока не обнаружили, что окружены со всех сторон остатками войска аль-Асвада аль-Анси. Затем Кайс начал собирать персов-мусульман, чтобы изгнать их из города.

Добравшись до Хауляна, Фируз ад-Дайлями написал оттуда Абу Бакру ас-Сыддику , сообщая ему о поступке Кайса. Тогда Абу Бакр  написал тем же предводителям, которым писал в своё время Посланник Аллаха . Текст послания был ясным и однозначным: «Помогите персам-мусульманам против тех, кто напал на них и окружил их. Подчиняйтесь Фирузу и сражайтесь вместе с ним, ибо я назначил его наместником». Фируз, в свою очередь, связался с несколькими племенами, среди которых были и бану 'Акиль ибн Раби'a ибн 'Амир ибн Са'са', и попросил у них помощи. Затем он обратился к племени акк с той же целью. А Абу Бакр ас-Сыддику  послал обращения к ат-Тахиру ибн Абу Хали и к Масруку аль-'Акки, которые были посредниками между аккитами и аш'аритами, побуждая их помочь персам-мусульманам. Также Абу Бакр  отправил войска под ко-

мандованием ‘Икримы и аль-Мухаджира, чтобы окончательно устранить смуту, устроенную аль-Асвадом. Каждый отправился в свою сторону. Они всеми силами старались предотвратить изгнание персов-мусульман из Йемена. И они спасли их, а потом, объединившись, пошли на Сану. Кайс вынужден был оставить город и, подобно остаткам войска аль-Асвада, скитаться между Наджраном, Саной и Ляхиджем. Потом он присоединился к ‘Амру ибн Ма’дию-Карибу, который примкнул к остаткам войска аль-Асвада аль-Анси, названным отрядами Ляхиджа, поскольку они направлялись в Ляхидж. В Сане тем временем снова воцарились мир и спокойствие. Кайс и ‘Амр приготовились сражаться вместе, однако вскоре между ними начались разногласия, и они снова разошлись. Когда пришёл аль-Мухаджир, ‘Амр поспешил сдаться. Кайс последовал его примеру. Аль-Мухаджир велел связать их и отвезти к Абу Бакру ﷺ. Тот высказал им порицание, они же раскаялись в содеянном, и он отпустил их после того, как они исправились и снова стали хорошими мусульманами.

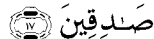
Туляиха аль-Асади был третьим лжепророком, появившимся в конце жизни Посланника Аллаха ﷺ. Его звали Туляиха ибн Хувайлид ибн Науфаль ибн Надаля аль-Асади. Он прибыл к Посланнику Аллаха ﷺ в составе делегации и сказал, кичясь перед ним своим исламом: «Мы пришли к тебе, чтобы засвидетельствовать, что нет божества, кроме Аллаха, и что ты — Его раб и посланник, и ты не посыпал к нам никого, а за нами есть ещё люди!»

Тогда Всевышний Аллах ниспоспал:

**Они попрекают тебя тем, что обратились в ислам. Скажи: «Не попрекайте меня вашим обращением в ислам. Это Аллах оказал вам милость тем, что привёл вас к вере, если вы вообще говорите правду».**

Сура 49 «Комнаты», аят 17

يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا  
تَمْنُونَا عَلَى إِسْلَامِكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمْنُونَ  
عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَنَّكُمْ لِلأَيْمَنِ إِنْ كُنْتُمْ  
صَادِقِينَ



Когда они вернулись на родину, Туляиха отрёкся от ислама, объявил себя пророком и встал лагерем в Сумайре — одной из областей Йемена. За ним последовали простые люди, и постепенно все узнали о появлении нового лжепророка. Однажды, когда он находился в пути вместе с группой соплеменников, у них кончилась вода, и они стали испытывать сильную жажду. Тогда Туляиха сказал в стихотворной форме: «Садитесь на ‘Аляля, проскачите несколько миль, и найдёте воду». (‘Аляль — кличка коня Туляихи.) Они последовали его совету и действительно нашли воду. Они посчитали это чудом и доказательством того, что Туляиха на самом деле пророк.

Туляиха убрал из обязательной молитвы земной поклон и увержал, что к нему приходит Откровение с небес. Он говорил рифмованной прозой, пытаясь подражать Корану, однако его сочинения были весьма примитивными по сравнению с Откровением Всевышнего Аллаха.

Вскоре число его последователей увеличилось. Посланник Аллаха ﷺ послал Дырара ибн аль-Азвара аль-Асади сражаться с ним, однако Дырар ничего не смог с ним поделать из-за многочисленности его войска — особенно после того, как в Туляиху уверовали два сильных племени-союзника — асад и гатафан.

Посланник Аллаха ﷺ скончался до того, как мусульмане разбили войско Туляихи. Абу Бакр ас-Сыдик ﷺ стал халифом и разделил войско мусульман на несколько отрядов для сражения с вероотступниками, среди которых был и Туляиха. Абу Бакр ﷺ послал против него войско под командованием Халида ибн аль-Валида. Туляиху окружали его соплеменники из бану Асад, а также люди из племени гатафан. К ним примкнули также бану ‘Абс и бану Зубьян. Вскоре к ним пришёл Халид ибн аль-Валид с отрядом ансаров, которым командовал Сабит ибн Кайс ибн Шаммас. Он послал вперёд Сабита ибн Акрама и ‘Уккашу ибн Михсана, которые вызвали на бой предводителей вероотступников. В поединке ‘Уккаша убил сына Туляихи — Хубаля ибн Туляиху. Тогда Туляиха бросился на него и убил. А Саляма убил Сабита ибн Акрама. Когда подошёл Халид, он увидел, что ‘Уккаша и Сабит убиты.

Халид встретился с Туляйхой аль-Асади в местечке под названием Бузаха. С окрестностей стянулись бедуины, чтобы посмотреть, чем закончится битва. Вскоре подошёл Туляйха со своим войском. С ним был ‘Уайна ибн Хисн в сопровождении семисот воинов из бану Фазара. Воины построились. Туляйха завернулся в свой плащ и принял, по его утверждению, ожидать момента, когда к нему придёт Откровение. ‘Уайна начал сражение. Уставая сражаться, он приходил к Туляйхе и спрашивал: «Ну что, пришёл к тебе Джибриль?» Тот отвечал: «Нет». На третий раз он сказал: «Да». ‘Уайна спросил: «Ну и что он тебе сказал?» Туляйха ответил: «Он сказал мне: “Тебе — жернова, как его жернова, и разговоры, которых ты не забудешь”». ‘Уайна сказал: «Думаю, Аллах знал, что о тебе заговорят так, что ты этого никогда не забудешь!» Затем он сказал: «О бану Фазара! Уходите!» И он ушёл, и люди оставили Туляйху, а когда к нему приблизились мусульмане, он посадил свою жену Наввар на заранее приготовленного верблюда и бежал с ней в Шам. Его войско разбежалось. Многие из его ближайших сподвижников погибли. Туляйха остановился у племени кальб. Он принял ислам и оставался там до самой кончины Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ. Он принял ислам после того, как узнал, что племена асад, гатафан и ‘амир приняли ислам. Ещё при жизни Абу Бакра ﷺ Туляйха отправился в Мекку, чтобы совершить ‘умру. Когда он проезжал по окраинам Медины, Абу Бакру ﷺ сказали: «Это Туляйха!» Абу Бакр ﷺ сказал в ответ: «И что я должен с ним сделать? Оставьте его в покое — Аллах привёл его в ислам».

Иbn Касир (да помилует его Аллах) пишет: «Что касается Туляйхи, то он вернулся в ислам, а потом отправился в Мекку соверша ‘умру во времена Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ, однако стыдился показываться ему на глаза до самой смерти Абу Бакра ﷺ.

Такова история трёх человек, которых Джабир назвал самыми смелыми, скромными и равнодушными к мирским благам из всех воинов, участвовавших в сражении при Кадисии. Они были злейшими врагами ислама и даже убивали мусульман, а потом превратились в героев ислама, храбро сражавшихся на пути Аллаха. Такое чудо способна сотворить с человеком только вера.

‘Умар также похвалил воинов, участвовавших в сражении при Кадисии. Са‘д послал пятую часть военной добычи ‘Умару, а с ней — диковинки, которые он хотел показать арабам. Когда к ‘Умару прибыли посланцы с сокровищами хосроя, ‘Умар сказал: «Поистине, люди, которые принесли это, честны и достойны доверия!» ‘Али  сказал ему: «Ты воздерживаешься от запретного, и твоя паства воздерживается от запретного...»

Са‘д прислал ‘Умару одеяние хосроя, его меч, пояс, браслеты, шаровары, корону и обувь. Всё это было расшито золотом и серебром и украшено драгоценными камнями. ‘Умар обвёл взглядом тех, кто находился у него в это время. Самым высоким и мощным по телосложению был Сурака ибн Малик. ‘Умар сказал: «О Сурака! Встань и надень это». Сурака облачился в одеяние хосроя. ‘Умар сказал: «Поверни задом». И он повернулся. Потом ‘Умар сказал: «Поверни передом». И он повернулся. Потом ‘Умар покачал головой и сказал: «Так-так... Кафтан хосроя, его шаровары, меч, корона и обувь на бедуине из бану Мудлидж... О Сурака ибн Малик, если бы ты надел эти одежды раньше, это было бы честью для тебя и твоего народа. Снимай же». Сурака снял с себя одеяние хосроя. Затем ‘Умар обратился к Аллаху с мольбой, сказав: «О Аллах, поистине, Ты не даровал этого Твоему Пророку, хотя Ты любил его больше, чем меня, и он был дороже для Тебя, чем я, — и Ты даровал это мне, и я прошу у Тебя защиты от того, чтобы это было даровано мне во зло». И он заплакал так, что присутствовавшие пожалели его, а потом сказал ‘Абд-ар-Рахману ибн ‘Ауфу: «Заклинаю тебя продать всё это и разделить вырученные средства до наступления вечера».

## § 7. Покорение Джалиюли

После того как потерпевшие поражение персы покинули Мадайн, они пошли на север и остановились в Джалиюле — области на восточном берегу Тигра, к северу от Мадаина, недале-

ко от Багдада. Здесь между ними начались разногласия. Они сказали: «Если мы сейчас разойдёмся, то нам уже не собраться вновь... Давайте остановимся здесь и соберём войско для войны с арабами. Если у нас получится одолеть их, то мы добьёмся желаемого, а если нет, то, по крайней мере, мы сделали всё, что могли». Они поручили командование Махрану ар-Рази, окружили рвом и железными шипами всю область, кроме дорог, по которым ходили. Когда известие об их приготовлениях дошло до Са‘да, он написал ‘Умару и вскоре получил от него ответ. Затем он выполнил приказ ‘Умара: направил к персам своего племянника Хашима ибн ‘Утбу с двенадцатью тысячами воинов. Командование авангардом он, по приказу ‘Умара, поручил аль-Ка‘ка‘. Правым флангом командовал Мусир ибн Малик, левым — ‘Амр ибн Малик ибн ‘Утба, а арьергардом — ‘Амр ибн Мурра аль-Джухани. Добравшись до Джалюли, они осадили персов в их укреплении. Осада продолжалась восемьдесят дней, однако персы не сдавались. Потом мусульмане обнаружили во рву ход, который персы сделали для своих лошадей. Они прошли через этот ход, и началось сражение. Персы и мусульмане сражались так же яростно, как и в ту ночь перед днём Кадисии, которую назвали «ночь воя», однако это сражение закончилось быстрее. Персы потеряли очень много воинов и потерпели поражение.

Когда ‘Умару доставили пятую часть трофеев, он сказал: «Я разделяю их раньше, чем они окажутся под какой-либо крышей!»

‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф и ‘Абдаллах ибн аль-Аркам остались охранять их, а утром ‘Умар пришёл и, увидев россыпи драгоценных камней и жемчуга, заплакал. ‘Абд-ар-Рахман спросил: «Что заставляет тебя плакать, о повелитель верующих? Клянусь Аллахом, это повод для радости...» ‘Умар сказал: «Клянусь Аллахом, не это заставляет меня плакать... Клянусь Аллахом, когда Аллах даёт это кому-нибудь народу, они непременно начинают завидовать друг другу и ненавидеть друг друга. А если люди начинают завидовать и ненавидеть, в их среде начинается раскол и вражда!» Недаром Всевышний Аллах сказал о мусульманах:

**Мухаммад — Посланник Аллаха. Те, которые вместе с ним, суровы к неверующим и милостивы между собой. Ты видишь, как они совершают земные и поясные поклоны, стремясь к милости от Аллаха и довольству. Их признаком являются следы от земных поклонов на их лицах. Так они представлены в Таурате<sup>88</sup>. В Инджиле<sup>89</sup> же они представлены посевом, на котором вырос росток. Он укрепил его, и тот стал толстым и выпрямился на своём стебле, восхищая селятелей. Аллах привёл эту притчу для того, чтобы привести ими в ярость неверующих. Аллах обещал тем из них, которые уверовали и совершали праведные деяния, прощение и великую награду.**

Сура 48 «Победа», аят 29

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ  
أَشْدَادُهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بِيَنْهُمْ  
تَرَهُمْ رُكُعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلًا  
مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي  
وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ  
مَثَلُهُمْ فِي الْتَّورَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي  
الْإِنجِيلِ كَرَزْعٌ أَخْرَجَ شَطْعَهُ  
فَعَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى  
سُوقِهِ يُعَجِّبُ الْرُّزْعَ لِيَغِيطَ بِهِمْ  
الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءاْمَنُوا  
وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً  
وَأَجْرًا عَظِيمًا

## § 8. Покорение Рамахурмуза

Персы по приказу Йездигерда начали снова собирать войско. Они собирались в Рамахурмезе под командованием Хурмузана. Са'д ибн Абу Ваккас сообщил об этом 'Умару, и тот велел ему сформировать войско из числа жителей Куфы под командова-

<sup>88</sup> Торе.

<sup>89</sup> Евангелии.

нием ан-Нумана ибн Мукаррина. А Абу Мусе аль-Аш'ари он велел сформировать войско из числа жителей Басры под командованием Сахля ибн 'Ади. А после объединения двух войск ими должен был командовать Абу Сабра ибн Абу Рухм, и он оставался командующим для всего войска, кто бы ни прибыл к нему в качестве подкрепления. Ан-Ну'ман со своим войском двинулся в сторону Хурмузана, который находился в Рамахурмузе. Он встретился с Хурмузаном в Арбаке и нанёс ему поражение. Хурмузан бежал в Тустар. А Сахль ибн 'Ади вместе с воинами из числа жителей Басры направился в сторону Рамахурмуза и сразился с персами близ Сук-аль-Ахваз. Узнав о том, что Хурмузан в Тустаре, он поспешил туда. Аль-Мукаррин также отправился в Тустар.

## § 9. Покорение Тустара

Два войска объединились около Тустара, и командование взял на себя Абу Сабура ибн Абу Рухм. Он попросил у 'Умара подкрепления, и тот послал к нему Абу Мусу. Осада Тустара продолжалась несколько месяцев. За это время мусульмане сражались с персами восемьдесят раз, причём некоторые воины мусульман убили за это время сто и более противников в одних только поединках, не считая убитых в сражениях. Это аль-Бара' ибн Малик<sup>[77]</sup>, Маджзаа ибн Саур<sup>[78]</sup>, Ка'б ибн Сивар и Абу Тамима из числа жителей Басры, а также Риби' ибн Амир, Амир ибн 'Абдаллах аль-Асвад и другие из числа жителей Куфы.

[77] Аль-Бара' ибн Малик ибн ан-Надр аль-Ансари. Брат Анаса ибн Малика. Был погонщиком верблюдов у Посланника Аллаха ﷺ. Участвовал вместе с Посланником Аллаха ﷺ во всех битвах, кроме Бадра, и отличился в битве при Ямаме. Погиб в бою в день взятия крепости Тустара в 20 г. х.

[78] Маджзаа ибн Саур ибн 'Уфайр ас-Садуси — сподвижник, доблестный воин и завоеватель. Участвовал в покорении Ирака. Завоевал Тустар и погиб там в 20 г. х.

В последней из этих битв мусульмане сказали аль-Бара' ибн Малику: «Закляни своего Господа нанести им поражение!» Он сказал: «О Аллах, нанеси им поражение и даруй мне мученичество!» Мусульмане обратились к аль-Бара' с такой просьбой по одной причине: аль-Бара' был известен тем, что, когда бы он ни говорил: «Господи, заклинаю Тебя сделать то-то и то-то», это обязательно исполнялось. Всевышний Аллах не оставлял мольбы аль-Бара' без ответа. Этот случай не был исключением. Персы действительно потерпели поражение, а аль-Бара' погиб в этом сражении.

Аль-Бара' ибн Малик и Маджзаа ибн Саур погибли уже после того, как стало ясно, что победа достанется мусульманам.

Один перс попросил Абу Мусу взять его под своё покровительство, тот выполнил его просьбу, и он указал мусульманам на место, через которое они могли попасть в город. Это было место, через которое в город поступала вода. Ночью по велению командующих группа смельчаков из числа мусульман проникла в город. Подкравшись к страже, охранявшей городские ворота, они перебили её. После этого мусульмане с криками «Аллах велик!» вступили в город. Это произошло незадолго до рассвета. Завязалось сражение, и солнце взошло прежде, чем мусульмане смогли освободиться для совершения утренней молитвы.

Анас  передаёт: «Я участвовал в завоевании Тустара, и, когда забрезжил рассвет, мусульмане сражались. Из-за этого они не смогли совершить утреннюю молитву. Мы смогли возместить её только днём. Мы совершили молитву вместе с Абу Мусой, и нам была дарована победа. И если бы вместо этой молитвы дали мне весь мир со всем, что в нём, я бы не обрадовался!»

Мусульмане бросились преследовать бегущего Хурмузана, однако он начал стрелять в них из лука и убил аль-Бара' ибн Малика и Маджзаа ибн Саура. Хурмузан сказал: «У меня есть сотня стрел, и, кто бы из вас ни попытался приблизиться ко мне, я выпущу в него стрелу. А какую пользу принесёт вам моё пленинение, если я убью из вас сто человек?» Мусульмане спросили: «Чего же ты хочешь?» Он ответил: «Гарантируйте мне безопас-

ность, и я сам сдамся вам, чтобы вы отвели меня к ‘Умару ибн аль-Хаттабу и он вынес решение относительно меня». Они согласились. Он бросил свой лук и позволил надеть на себя оковы.

После этого мусульмане собрали военную добычу, выделили пятую часть, чтобы послать её ‘Умару, а остальное разделили, причём каждый пеший воин получил по тысяче дирхемов, а каждый всадник — по три тысячи.

По прибытии в Медину мусульмане одели Хурмузана в его одежду из парчи, отделанную золотом, и его корону, отделанную драгоценными камнями, чтобы ‘Умар и мусульмане увидели его. Затем они направились к ‘Умару  и обнаружили его в мечети. Он спал, а в руке его была небольшая палка. Хурмузан спросил: «Где ‘Умар?» Ему сказали: «Вот он». Он спросил: «А где его охрана и привратники?» Мусульмане сказали: «У него нет охраны и привратников». Хурмузан воскликнул: «Не иначе как он пророк!» Они сказали: «Нет... Просто он поступает так, как поступают пророки».

‘Умар  проснулся, и ему сообщили о прибытии Хурмузана. Посмотрев на него, ‘Умар сказал: «Хвала Аллаху, который унизил с помощью ислама этого и ему подобных!» И он велел снять с Хурмузана его одёжды и одеть его в обычную одежду. Затем ‘Умар спросил его: «Что ты скажешь о последствиях вероломства и о деле Аллаха?» Тот ответил: «О ‘Умар! До ислама мы с вами уже сталкивались, и мы одолели вас... А сейчас удача на вашей стороне, и вы одолели нас...» ‘Умар возразил: «Поистине, вы одолели нас благодаря вашему единству и нашей разобщённости».

Потом ‘Умар  спросил: «Чего ты добиваешься и каково твоё оправдание? Ты нарушаешь договор раз за разом...» Хурмузан ответил: «Я боюсь, что ты убьёшь меня раньше, чем я расскажу тебе». ‘Умар сказал: «Тебе не стоит бояться этого». Тогда он попросил воды. Ему принесли воды в большой и грубой чаше. Он сказал: «Даже если я умру от жажды, я не смогу пить из этого!» Тогда ему принесли подходящий сосуд, и он сказал: «Я боюсь, что меня убьют раньше, чем я успею выпить её». ‘Умар сказал: «Тебя никто не тронет, пока ты не выпьешь её». Тогда он попросил ещё.

‘Умар сказал: «Дайте ему ещё... Не соединяйте для него казнь с жаждой». Хурмузан сказал: «Я не хочу воды. Я лишь просил у тебя пощады посредством неё». ‘Умар сказал: «Я непременно казню тебя!» Он сказал: «Но ведь ты уже пощадил меня!» ‘Умар сказал: «Ты лжёшь!» Тогда Анас ибн Малик сказал: «Он прав, о повелитель верующих. Ты пощадил его».

‘Умар сказал: «О Анас! Неужели ты думаешь, что я могу пощадить убийцу аль-Бара’ ибн Малика и Маджзаа ибн Саура?! Клянусь Аллахом, ты должен найти оправдание своим словам, или я подвергну тебя наказанию!» Затем Анас сказал: «Твоими словами были: “Тебя никто не тронет до тех пор, пока ты не скажешь мне всё, и никто не тронет тебя, пока ты не выпьешь воду”. Окружающие тоже сказали нечто подобное. Тогда ‘Умар подошёл к Хурмузану и сказал: «Ты обманул меня, а я могу поддаться только на обман мусульманина!»

Тогда Хурмузан принял ислам и стал одним из достойных последователей Пророка ﷺ. ‘Умар ﷺ назначил ему содержание в две тысячи дирхемов.

## § 10. Покорение Джундайсабура

Освободившись после покорения Суса, Абу Сабра ибн Абу Рухм отправился к Джундайсабуру, который осаждал Зирр ибн ‘Абдаллах ибн Куляйб. Осада продолжилась. Время от времени происходили сражения. Но вот однажды кто-то из мусульман предложил жителям города заключить с ними мирный договор. Спустя некоторое время городские ворота вдруг открылись, и к мусульманам вышли жители города. Мусульмане удивились подобному поступку и спросили, что случилось. Жители города ответили: «Вы же сами предложили нам заключить с вами мирный договор и гарантировали нам безопасность, и мы согласились выплачивать джизью при условии, что вы будете защищать нас». Мусульмане сказали им: «Но мы этого не делали!» Жители города сказали: «Мы не лжём». Тогда мусульмане стали расспрашивать друг

друга, ища, кто бы мог сделать это. Наконец выяснилось, что это был раб, сопровождавший мусульман, который был соплеменником для жителей Джундайсабура. Мусульмане сказали: «Это был раб». Жители города сказали: «Мы не отличаем ваших рабов от свободных. К нам пришло от вас послание с гарантиями безопасности, и мы приняли их. И мы не собираемся менять наше решение, а вы, если хотите, можете поступить вероломно!» Мусульмане написали об этом ‘Умару, и он написал им в ответ, чтобы они соблюдали договор, если жители города будут соблюдать его. После этого мусульмане сказали жителям города, что договор в силе, и ушли. Это яркий пример благородства, великодушия и честности мусульман. Вне всякого сомнения, эти качества мусульман и их благородные поступки производили немалое впечатление на жителей тех областей, которые мусульмане открывали для ислама, и они стали основной причиной того, что эти люди стали испытывать симпатию к исламу и принимать его.

Ан-Ну‘ман ибн Мукаррин был наместником ‘Умара в Каскаре и попросил освободить его от этой должности и разрешить ему присоединиться к войску мусульман в одной из областей. ‘Умар велел ему идти в Нахаванд.

## Глава третья

### Сражение при Нахаванде («победа побед»). Четвёртый этап покорения Ирака

Мусульмане победили персов в нескольких сражениях и стали преследовать отступающие персидские войска, чтобы не дать им времени собраться с силами и вновь пойти в наступление. После сражения при Кадисии, в котором мусульмане одержали блестящую победу, минуло четыре года, и всё это время мусульмане одерживали победу за победой. И если бы не приказ ‘Умара не заходить слишком далеко на территорию врага, мусульмане продолжали бы преследовать персов.

Несмотря на одержанные мусульманами победы, говорить о том, что персы перестали оказывать сопротивление, было ещё рано. Предводители и командующие персов написали Йездигерду, что нужно не сдаваться, а сражаться снова, и по велению Йездигерда персы снова начали снаряжать войска. На территории Персидского государства оставалось немало крепостей и укреплений, персы были по-прежнему многочисленны, и у них было много оружия. Йездигерд велел жителям горных областей — от Баба до Сиджистана и Хорасана — готовиться к сражению с мусульманами. Сражение должно было произойти в Нахаванде. Это был последний оплот персидского сопротивления. Персы выбрали Нахаванд, поскольку это был хорошо защищённый и укреплённый город, со всех сторон окружённый горами. Йездигерд собрал там сто пятьдесят тысяч воинов и назначил Файрузана командующим. Узнав о том, что Йездигерд собирает войска, Са‘д написал ‘Умару, подроб-

но описав ситуацию. ‘Умар собрал своих советников в Медине, после чего решил послать войско для сражения с персами в их последнем центре сопротивления — Нахаванде. ‘Умар велел ан-Ну‘ману идти к Нахаванду и назначил его главнокомандующим собранного войска. Он также назначил нескольких командующих внутри войска. Воинами из числа жителей Куфы должен был командовать Хузайфа ибн аль-Яман, воинами и числа жителей Басры — Абу Муса аль-Аш‘ари. ‘Абдаллах ибн ‘Умар должен был командовать большим отрядом, состоявшим из мухаджиров и ансаров.

Сальма ибн аль-Кайн, Хармала ибн Мурайта, Зирр ибн Кулляйб, аль-Асвад ибн Раби‘а и остальные предводители мусульман в Ахвазе командовали резервами мусульманских войск и должны были отвлекать врага.

Подойдя к Нахаванду, мусульмане обнаружили, что город хорошо укреплён и окружён глубоким рвом. Перед рвом были врыты острые куски железа, о которые лошади нападающих должны были повредить копыта. Этот приём позволял персам сразу вывести из строя часть вражеской конницы. Если говорить о войсках, которые находились внутри города, то туда были стянуты все, кто не участвовал в сражении при Кадисии. Файрузан расположил лучников так, что они могли поливать градом стрел мусульман, как только они приближаются.

Когда мусульмане подошли, они поняли, что железо, врытое в землю, ранит лошадей и к тому же им не преодолеть ров, а персидские лучники начали стрелять в тех, кто подошёл ближе остальных. Мусульмане провели вблизи стен города два дня. Ан-Ну‘ман решил собрать командующих, чтобы обсудить с ними существующее положение и решить, что делать дальше.

Туляйха аль-Асади сказал: «Я считаю, что нужно послать отряд, который вызвал бы их на сражение. А когда они выйдут, пусть отряд спешит к нам, увлекая их за собой. И когда они подойдут, мы все побежим, чтобы у персов не возникало сомнений в том, что мы действительно терпим поражение. А когда все они выйдут, чтобы преследовать нас, мы вернёмся и будем сражаться с ними до тех пор, пока не случится предопределённое Всевышним».

Остальные одобрили его план.

Для его осуществления ан-Ну‘ман разделил войско на три группы. Отряд аль-Ка‘ка‘ ибн ‘Амра должен был ввести персов в заблуждение, то есть претворить в жизнь хитрость, которую придумал Туляйха. Пехота под командованием самого ан-Ну‘мана должна была ожидать момента, когда появится аль-Ка‘ка‘ со своим отрядом, увлекая за собой персов, и сразу же пойти в лобовую атаку. Конница, составлявшая главную силу войска, должна была дождаться приближения персов и потом пойти в атаку с двух сторон. Для пехоты и конницы были определены позиции, которые они не должны были покидать до самого начала сражения.

Ан-Ну‘ман велел аль-Ка‘ка‘ действовать. Аль-Ка‘ка‘ исполнил приказ, и, когда мусульмане побежали, персы, как и предполагал Туляйха, поспешили выйти, чтобы преследовать их. Все персы вышли, оставив свой город без прикрытия: остались только стражники, охранявшие ворота. Преследуя бегущих, персы приблизились к войску ан-Ну‘мана. Это было днём в пятницу. Мусульмане хотели вступить в бой, однако ан-Ну‘ман запретил им. Он велел им не сражаться, пока солнце не начнёт клониться к закату и не подует свежий ветер, ибо так поступал Посланник Аллаха ﷺ, и у верующих были все основания надеяться на победу.

Персы были несказанно рады, когда мусульмане побежали от них. Забывшись от радости, они сломя голову бросились за ними. Однако радость их улетучилась, когда они опомнились и увидели, что со всех сторон окружены войсками мусульман. Мусульмане пошли в атаку, и персы, которые всё ещё пребывали в растерянности, побежали. Защитные меры, которые они приняли, — ров и врытое в землю железо — сыграли с ними злую шутку. Бегущая конница персов напоролась на железо, началась паника и давка, лошади стали падать в ров. Мусульмане долго преследовали бегущих. В этой битве полегли тысячи персидских воинов. Файру赞у удалось бежать. Он устремился на север к Хамадану. Часть мусульманского войска под командованием аль-Ка‘ка‘ преследовала его, и на подступах к Хамадану они настигли его и убили.

После этой битвы мусульмане вошли в Нахаванд, а потом — в Хамадан, после чего открыли для ислама остальные области Персидского государства, не встретив почти никакого сопротивления. После сражения при Нахаванде персы уже не смогли собраться с силами, поэтому она была названа «победой побед».

‘Умар был хорошим военачальником. Он понимал, что нужно не только собрать свои войска, но и сделать всё для того, чтобы помешать противнику собраться с силами. Он велел своим наместникам в Куфе, Басре и Джазире собрать войска для сражения с персами. Одновременно он велел своим командующим в Ахвазе и остальных персидских областях помешать врагу собрать войско. Он велел Сальме ибн аль-Кайну, Хармале ибн Мурайте, Зирру ибн Куляйбу, аль-Асваду ибн Раби‘а и другим стоять на границе между Ахвазом и персидскими территориями, чтобы персидские войска не могли объединиться и чтобы к персам, стоявшим в Нахаванде, не могло прийти подкрепление.

‘Умар назначил заместителей командующих на случай, если кто-то из них погибнет. Он следовал Сунне Посланника Аллаха ﷺ, который назначил командующим в битве при Муте Зайда ибн Харису и сказал, что, если Зайд погибнет, командование должен взять на себя Дж‘фар ибн Абу Талиб, а если погибнет и он, командующим должен стать ‘Абдаллах ибн Раваха. ‘Умар назначил командующим ан-Ну‘мана ибн Мукаррина и сказал, что, если ан-Ну‘ман погибнет, командование должно перейти к Хузайфе ибн аль-Яману, а если что-то случится и с Хузайфой, командующим должен стать Ну‘айм ибн Мукаррин.

Если говорить об ан-Ну‘мане, то он был опытным и талантливым командующим. Он произвёл разведку перед сражением. Когда войска собирались у ан-Ну‘мана, он послал ‘Амра ибн Абу Сальму, ‘Амра ибн Ма‘дия-Кариба и Туляйху ибн Хувайлида разведать дорогу между Махом и Нахавандом. ‘Амр ибн Абу Сальма вернулся в тот же вечер. ‘Амр ибн Ма‘дий-Кариб вернулся на второй день, утром. Товарищи спросили его о том, что он видел, и он сказал: «Мы ехали день и ночь, но ничего не увидели». А Туляйха ехал, пока не увидел войско персов. Затем он вернулся к мусуль-

манам и сказал им, что путь до Нахаванда свободен, и по дороге им не будет угрожать никакая опасность. Тем не менее, ан-Ну'ман принял необходимые меры для защиты войска от возможного нападения и соблюдал осторожность на протяжении всего пути.

Если говорить о военной хитрости, которую применили мусульмане по совету Туляйхи, то это была блестящая идея и осуществлена она была не менее блестяще. Мусульмане поняли, что до тех пор, пока персы не выйдут к ним, не стоит рассчитывать на победу: у персов было достаточно провизии, воды и стрел, они могли сидеть в своей крепости месяцами, стрелять в мусульман с крепостных стен и оставаться невредимыми. Было решено выманить змею из норы, потому что тогда справиться с ней будет легче.

Если до этого персы контролировали ситуацию, то после того, как мусульманам удалось выманить их из укреплений, они оказались в ловушке, и с этой минуты мусульмане начали диктовать им свои условия.

Отряды возвратились. Мусульманам досталась огромная военная добыча. Перепись трофеев составил ас-Саиб ибн аль-Акра<sup>1</sup>. Хузайфа послал его к 'Умару с известием о победе и пятой частью трофеев. Подъехав к Медине, ас-Саиб увидел 'Умара , который вышел, чтобы узнать последние новости. Увидев ас-Саиба, он спросил: «Какие новости ты принёс?» Тот ответил: «Хорошие, о повелитель верующих. Аллах даровал тебе победу — великую победу... А ан-Ну'ман ибн Мукаррин пал в бою».

Услышав это, 'Умар  тихо заплакал, и плечи его затряслись. Ас-Саиб, посмотрев на него, сказал: «О повелитель верующих! Но ведь после него не погиб никто из известных людей...» 'Умар сказал: «Это — слабые из числа мусульман... Однако тех, кого Аллах почтил мученичеством — гибелью на Его пути, — Он знает... И им ничем не повредит то, что 'Умар не знал их».

При разделе военной добычи каждому всаднику досталось шесть тысяч дирхемов.

Следует упомянуть о том, что мусульмане обнаружили среди трофеев два принадлежавших Йездигерду ларца с драгоценными камнями. Хузайфа, предводитель войска, послал их 'Умару

с ас-Саибом. ‘Умар сказал ему: «Отправь ларцы в казну, а потом возвращайся к своим воинам». Ас-Саиб сел на свою верблюдицу и поехал обратно. Однако в Куфе его нагнал посланец ‘Умара, который велел ему вернуться. Когда ас-Саиб вновь предстал перед ‘Умаром ﷺ, тот сказал: «Я велел тебе вернуться потому, что в ту же ночь, когда ты уехал, мне приснилось, что ангелы тащат меня к двум ларцам, охваченным пламенем, и угрожают обжечь меня, если я не разделю их содержимое. Возьми же их, продай, чтобы они принесли пользу мусульманам», — и ас-Саиб продал их на рынке Куфы.

Да будет доволен тобою Аллах, о ‘Умар! Ты последовал путём Пророка ﷺ. Ты был великим и возвеличил ислам и мусульман... О Аллах, помоги нам следовать прямым путём и придерживаться Сунны, и убереги нас от зла нововведений!

## Глава четвёртая

### Продвижение вглубь персидских земель. Пятый этап покорения Ирака

После поражения при Нахаванде у персов почти не осталось сил. С разрешения ‘Умара мусульмане стали продвигаться вглубь персидских земель.

После покорения Нахаванда мусульмане также открыли для ислама Исфахан. ‘Умар ибн аль-Хаттаб послал к ‘Абдаллаху ибн ‘Абдаллаху ибн ‘Утбану, который был правителем Басры до аль-Мугиры, и велел ему идти на Исфахан, а Абу Мусе аль-Аш‘ари велел идти вместе с ним. ‘Абдаллах дошёл до Исфахана, войсками которого командовал Асбизан. Сражение закончилось поражением язычников. Они запросили мира, и мусульмане согласились. Затем ‘Абдаллах направился в город Джейй — центр Исфахана — и осадил его. Спустя некоторое время Фазустан, правитель Исфахана, заключил с ним мирный договор, согласно которому те, кто останется на своей земле при своём имуществе, будут выплачивать джизью, а земля тех, кто откажется выплачивать джизью и уйдёт, переходит в собственность мусульман» [Табари. Тарих. Т. 4. С. 146–150; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 3. С. 22–23; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 559–560; Бидайа. Т. 7. С. 120–121].

Несколько человек бежали из города в Керман, отказавшись заключать мир с мусульманами, однако спустя некоторое время

мусульмане завоевали Керман и другие города, расположенные на территории Персидского государства.

## § 1. Покорение Хамадана

На обратном пути Хузайфа узнал о том, что жители Хамадана нарушили мирный договор, который они заключили с мусульманами. Он сообщил об этом ‘Умару.

Повелитель верующих велел ему отправить в Хамадан Ну‘айма ибн Мукаррина. Он отправился туда, завладел окружающими территориями и осадил город. Жители запросили мира и согласились выплачивать джизью. Затем он направился в Ваджируз, где собирались жители Дайляма, Азербайджана и Рея. Он сражался с ними и нанёс им поражение. Правитель Дайляма был убит.

Это сражение было не менее важным и крупным, чем сражение при Нахаванде. Ну‘айм послал к ‘Умару гонца, чтобы сообщить об одержанной победе.

## § 2. Покорение Рея<sup>90</sup>

В 22 году хиджры Ну‘айм ибн Мукаррин подошёл к Рею. На встречу ему вышло большое войско язычников. Сражение было кровопролитным и трудным, но в конце концов мусульмане одержали победу. Он заключил мирный договор с жителями города, после чего написал ‘Умару об одержанной победе и отоспал ему пятую часть военной добычи. После сражения при Реे мусульманам досталось много трофеев, как и после взятия Мадаина. Ну‘айм оставил Абу аль-Фархана правителем города.

---

<sup>90</sup> Р е й — город к юго-востоку от Тегерана.

### § 3. Покорение Кума, Табаристана и Горгана

[79] Абу ‘Аиз Сувайд ибн Мукаррин ибн ‘Аиз аль-Музани — сподвижник. Брат ан-Ну‘мана. Передавал хадисы Посланника Аллаха ﷺ. Жил в Куфе.

‘Умар написал Ну‘айму: «Пошли своего брата Сувайда<sup>[79]</sup> в Кум». Прибыв туда, Сувайд не встретил никакого сопротивления. Жители покорились ему, и он остановился там вместе со своим войском. Затем жители написали ему, попросив увести войско и обещав выплачивать джизью. Он выполнил их просьбу и заключил с ними мирный договор, в котором говорилось: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Сувайд ибн Мукаррин обещает жителям Кума и его окрестностей безопасность и неприкасновенность их жизни, религии и имущества, если они будут выплачивать джизью. Джизью должен выплачивать каждый взрослый мужчина в соответствии со своими возможностями. Они должны быть честными и избегать обмана и мошенничества. Кроме того, они обязаны оказывать гостеприимство в течение одного дня и одной ночи мусульманам, которые будут приходить к ним, и кормить их при этом тем же, что едят сами. Если же они поступят вероломно и перестанут соблюдать договор, они лишаются нашей защиты и перестают быть землями». Сувайд заключил этот договор при свидетелях.

После этого он направился в Горган — город на севере Персии — и расположился лагерем недалеко от него. Правитель города предложил ему мир и изъявил желание выплачивать джизью. Сувайд согласился. Тогда правитель вышел к нему и встретился с ним за пределами города. Сувайд вошёл в город вместе с ним и со своим войском и собрал харадж.

В то же время правитель Табаристана<sup>91</sup> послал Сувайду письмо, предлагая заключить мир с условием, что его никто не тронет и что он останется на своей земле. Сувайд согласился и послал ему ответное письмо, в котором говорилось: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Сувайд ибн Мукаррин обещает правителю Табаристана и Джиль-Джиляна безопасность по воле Всевышнего Аллаха, если ты усмиришь своих разбойников и жителей окраин и они не станут причинять нам вреда. Ты также должен отдавать пятьсот тысяч дирхемов с твоей земли. Если ты будешь выполнять упомянутые обязательства, никто из нас не имеет права нападать на тебя и вторгаться на твою землю и входить в твои владения кроме как с твоего разрешения. Мы можем входить друг к другу, не боясь, после получения разрешения».

#### § 4. Покорение Азербайджана

Букайр ибн ‘Абдаллах направился в Азербайджан. При этом он попросил Ну‘айма ибн Мукаррина, завоевателя Рея, прислать ему на помощь Симака ибн Харашу. Когда Букайр дошёл до гор Гермидана, его встретили потерпевшие поражение персы из Ваджиризуза, которыми командовал Асфандияр, сын Фаррухзада. Они сразились с войском Букайра, но потерпели поражение. Асфандияр попал в плен. Встретившись с Букайром, он сказал: «Что желаннее для тебя: мир или война?» Тот ответил: «Мир». Асфандияр сказал: «Тогда не убивай меня, а оставь при себе, потому что жители Азербайджана не станут заключать с тобой мир, если я этого не сделаю», — и Букайр не стал убивать его.

Вскоре к нему пришло подкрепление от Ну‘айма, и объединённые войска пошли на Азербайджан. Его жители согласились выплачивать джизью. Букайр написал об этом ‘Умару, и тот велел ему назначить ‘Утбу ибн Фаркада наместником в Азербайд-

<sup>91</sup> Табаристан — средневековое название провинции Мазендеран.

жане, а самому отправиться на помошь к войску Баба. ‘Утба написал жителям Азербайджана следующее послание: «‘Утба ибн Фаркад, помощник ‘Умара ибн аль-Хаттаба, повелителя верующих, обещает всем жителям Азербайджана — его равнин, гор, окраин и ущелий, — какую бы религию они ни исповедовали, безопасность и гарантирует им неприкословенность их жизни и имущества, а также возможность жить по своим законам и исповедовать свою религию, при условии, что они будут выплачивать джизью в соответствии со своими возможностями. Джизья не взимается с детей, женщин и слабых, которые не владеют ничем из мирских благ, а также с тех, кто уединился для поклонения и потому не владеет имуществом. Это обещано им и тем, кто живёт вместе с ними. Они также обязаны принимать у себя воинов-мусульман, оказывать им гостеприимство в течение одного дня и одной ночи и показывать им дорогу. Кто вступил в войска в какой-то год, с него не взимается джизья за этот год, а кто живёт на своей земле, тот выплачивает джизью. А кто выйдет куда-то, тому обещана безопасность до возвращения».

‘Утба также сразился с войском Баграма, сына Фаррухзада, и персы потерпели поражение. Узнав об этом, Асфандияр сказал: «Вот теперь война действительно закончилась». ‘Утба и Букайр отослали ‘Умару пятую часть военной добычи, сообщив ему об одержанной победе.

## § 5. Покорение Баба<sup>92</sup>

‘Умар назначил Сураку ибн ‘Амра командующим войска, которое должно было идти к Бабу. Сурака ибн ‘Амр дошёл до Баба. Авангардом командовал ‘Абд-ар-Рахман ибн Раби‘а. Букайр опередил его и ждал со своим войском у Баба. Наконец ‘Абд-ар-

---

<sup>92</sup> Речь идёт о городе Дербент, который арабы называли Баб-аль-Абваб, или коротко Баб. Как известно, в наше время это город в Дагестане.

Рахман ибн Раби‘а подошёл к Бабу. Правителем этого округа был армянский царь Шахрираз. Он написал ‘Абд-ар-Рахману, что не желает войны, и пригласил его к себе. Когда они встретились, Шахрираз сказал: «Поистине, я окружён врагами: бесчисленные народы ополчились против меня, и они таковы, что благоразумный никогда не станет помогать им, — однако вы не похожи на армян и им подобных. Вы обрели власть над моими землями и моим народом, и я с вами. Мои руки в ваших руках, моя джизья принадлежит вам, и победа — за вами. Только не делайте джизью слишком большой, чтобы не ослабить нас перед вашим врагом». ‘Абд-ар-Рахман послал его к Сураке, и тот, выслушав его, сказал: «Кто останется на своей земле и не выступит против врага, тот обязан выплачивать джизью». Он согласился. ‘Умар одобрил действия Сураки.

Сурака заключил с жителями Баба мирный договор, в котором говорилось: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Сурака ибн ‘Амр, помощник повелителя верующих ‘Умара ибн аль-Хаттаба, обещает Шахриразу, жителям Армении и армянам безопасность и неприкосновенность их жизни и имущества. Они имеют право исповедовать свою религию, и им никто не причинит вреда. Жители Армении и Баба, как коренные, так и приезжие, обязаны участвовать в каждом сражении с врагом и подчиняться любому велению наместника. Кто согласится участвовать в сражениях, с того снимается джизья. А кто желает оставаться на своей земле и отказывается участвовать в сражениях, тот обязан, подобно жителям Азербайджана, выплачивать джизью, указывать воинам-мусульманам путь и принимать их у себя в течение одного дня и одной ночи. Если они сражаются, с них снимается эта обязанность».

После заключения мирного договора с жителями Баба Сурака отправил отряды к горам, окружавшим Армению. Буйкайр ибн ‘Абдаллах отправился к Мукану, Хабиб ибн Масляма — к Тифлису, Хузайфа ибн Усайд — к горам Алана. С ними был также Сальман ибн Раби‘а, который отправился в друг-

гую сторону. Букайр покорил Мукар и заключил с его жителями мирный договор, в котором говорилось: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Букайр ибн ‘Абдаллах обещает жителям Мукара безопасность и неприкосновенность их жизни и имущества. Они имеют право исповедовать свою религию и жить по своим законам при условии, что будут ежегодно выплачивать джизью в размере одного динара или имущества стоимостью в один динар с каждого взрослого мужчины. Они также обязаны указывать воинам-мусульманам путь и принимать их у себя в течение одного дня и одной ночи. Они находятся в безопасности до тех пор, пока не нарушают договор. Мы со своей стороны обязываемся соблюдать договор, и да поможет нам в этом Аллах. Если же они нарушают договор и выяснится, что они обманули нас, мы отменяем наши гарантии, если только все нарушившие договор не будут выданы, а иначе остальные будут считаться сообщниками».

Во время этих походов скончался командующий мусульман Сурака ибн ‘Амр. Перед смертью он назначил командующим ‘Абд-ар-Рахмана ибн Раби‘а. ‘Умар одобрил его назначение и отправил его в военный поход против тюрков.

## § 6. Первый поход против тюрков

‘Абд-ар-Рахман ибн Раби‘а двинулся в путь. Когда он дошёл до Баба, Шахрираз спросил его, куда он направляется. Он ответил: «Я иду в Балангард<sup>93</sup> и к тюркам». Он сказал: «Мы не хотим воевать с ними, пока они не трогают нас в нашем Бабе». ‘Абд-ар-Рахман сказал: «Поистине, Аллах направил к нам Посланника и обещал нам его устами помочь и победу, и Он не оставит нас». После этого он предпринял несколько походов в эти земли. Походы продолжились во времена ‘Усмана

---

<sup>93</sup> Балангард — земля, принадлежавшая хазарам, севернее Дербента.

## § 7. Поход на Хорасан

Аль-Ахнаф ибн Кайс посоветовал ‘Умару продолжать продвижение мусульманских войск вглубь персидских земель, чтобы сила Йездигерда таяла с каждым днём, поскольку именно он побуждал персов сражаться с мусульманами и поднимал боевой дух своих воминов. ‘Умар согласился с ним, и по его велению аль-Ахнаф отправился в Хорасан, чтобы сразиться с правителем персов, который остановился в Мерве и неустанно призывал свой народ сражаться с мусульманами. Дойдя до Герата<sup>94</sup>, аль-Ахнаф завоевал его и оставил там Сухара аль-Абди, после чего направился в Мерв-Шахиджан, где находился Йездигерд. Аль-Ахнаф направил Мутаррифа ибн ‘Абдаллаха ибн аш-Шиххира в Нишапур, а аль-Хариса ибн Хассана — в Сархас. Этот город находился между Нишапуром и Мервом. Йездигерд покинул город и отправился в Мервируз, находившийся между Гератом и Балхом. Йездигерд написал правителям тюрков, Согда и Китая, прося у них помощи. Аль-Ахнаф завоевал Мерв-Шахинджан и оставил там часть воинов вместе с Харисой ибн ан-Ну‘маном. Затем он отправился в Мервируз. К аль-Ахнафу пришло подкрепление из Куфы — четверо командающих со своими войсками. Узнав об этом, Йездигерд отправился в Балх, город на реке Джейхун (Амударья). Завоевав Мервируз, аль-Ахнаф отправил пришедшее из Куфы подкрепление в Балх. Там они встретились с войсками Йездигерда. Сражение закончилось поражением персов, и Йездигерд бежал с остатками своего войска, переправившись на другую сторону реки. Аль-Ахнаф вернулся в Мервируз и остался там. Разделив военную добычу, он послал ‘Умару известие о победе и пятую часть трофеев. Он также сообщил ‘Умару о том, что Йездигерд переправился на другую сторону реки. ‘Умар запретил ему преследовать персидского правителя и велел ему закрепиться в Хорасане, что аль-Ахнаф и сделал, назначив в каждую область Хорасана наместника.

<sup>94</sup> Г е р а т — город на территории современного Афганистана.

Если говорить о правителях, к которым Йездигерд обратился за помощью, то они не имели большого желания помогать ему, однако, когда он оказался на их территории, им пришлось это сделать, ибо таков был неписаный закон в отношениях между правителями. Правитель тюрков пошёл вместе с Йездигердом в Балх, и они подошли к Мервирузу, где находился аль-Ахнаф ибн Кайс с двадцатитысячным войском. Аль-Ахнаф поставил воинов так, чтобы они стояли спиной к горе и враг мог напасть на них только спереди. Перед сражением аль-Ахнаф обратился к своим воинам с такой речью: «Поистине, вы малочисленны, а ваш враг — многочислен, но пусть это не пугает вас, ибо Всевышний Аллах сказал: **“Сколько малочисленных отрядов победило многочисленные отряды по воле Аллаха! Аллах — с терпеливыми”** (сурат 2 «Корова», аят 249)».

Тюрки сражались днём и уходили куда-то ночью. Аль-Ахнаф решил выяснить, что они делают.

Однажды ночью он вышел с небольшим отрядом и обнаружил, что из лагеря тюрков вышел воин с барабаном. Некоторое время он бил в барабан, а потом аль-Ахнаф вышел к нему. Они схватились, и аль-Ахнаф убил его и переоделся в его одежду. Он встал на его место и стал ждать, скоро вышел ещё один, тоже с барабаном. Аль-Ахнаф убил и его. Потом вышел третий, тоже с барабаном. Аль-Ахнаф сразился с ним и убил его, после чего поспешил вернуться к своему войску. Тюрки не знали о том, что произошло. А у них был обычай: войско не выходило, пока не выходили три барабанщика один за другим. Войско вышло и увидело троих убитых воинов с барабанами. Правитель тюрков счёл это дурным знаком и велел своим воинам возвращаться домой, что они и сделали.

Мусульмане, увидев, что тюрки уходят, спросили аль-Ахнафа: «Может, нам преследовать их?» Аль-Ахнаф ответил: «Оставайтесь на месте и оставьте их». Он помнил, как Посланник Аллаха ﷺ сказал: **«Оставьте тюрков в покое до тех пор, пока они не трогают вас»**.

А Всевышний Аллах сказал:

Аллах вернул неверующих в ярости, и они не обрели добра. Аллах избавил верующих от сражения. Аллах — Всесильный, Могущественный.

Сура 33 «Союзники», аят 25

وَرَدَ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعِظِيمٍ لَمْ  
يَنَالُوا حَيْرًا وَكَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ  
الْقَتَالَ وَكَاتَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا

Йездигерд остался без поддержки. Его надежды на блестательную победу рухнули.

Он не знал, к кому теперь присоединиться:

**Для того, кого Аллах ввёл в заблуждение, ты никогда не найдёшь дороги.**

Сура 4 «Женщины», аят 88

وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ دِرْبًا

Он скитался в растерянности, не зная, куда теперь идти, как поступить, что предпринять. Он попросил помочи у китайского императора. Тот попросил гонца описать ему мусульман. Выслушав гонца, он сказал, что не станет посыпать свои войска на помощь Йездигерду, объяснив своё решение: «Я могу дать тебе огромное войско, однако если верить тому, что сказал твой гонец о твоих противниках, то это люди, перед которыми не устоят даже горы».

Всеми покинутый, униженный и развенчанный, Йездигерд жил вместе с членами своей семьи в страхе и лишениях, пока его не убили во времена 'Усмана .

Когда гонец принёс известие о победе, 'Умар  взошёл на минбар и после того, как послание было зачитано, сказал: «Поистине, Аллах направил Мухаммада к людям с правильным руководством и обещал тем, кто последует за ним, награду в обоих мирах: **«Он — Тот, Кто отправил Своего Посланника с верным руководством и истинной религией, чтобы превознести её**

**над всеми остальными, даже если это ненавистно многобожникам**” (сура 9 «Покаяние», аят 33)».

После этого он восхвалил Аллаха и напомнил об обещании Всевышнего и о том, что мусульмане должны оставаться такими, какими описал Всевышний Аллах истинных верующих, и тогда Он будет помогать им и дарует им благо в обоих мирах. Он предостерёг их от увлечения мирскими благами и стремления к ним, чтобы они не забывали о главном и не лишились благословения Всевышнего и Его помощи и поддержки.

## § 8. Покорение Истахра

‘Усман ибн Абу аль-‘Ас ас-Сакафи тем временем направился по велению ‘Умара  в Истахр. Два войска встретились в Горе (Файрузабаде). Мусульмане нанесли персам поражение. Вскоре бежавшие вернулись к ним, прося оставить им их земли и имущество. Они согласились выплачивать джизью, и ‘Усман ибн ‘Амр заключил с ними мирный договор.

Затем мусульмане завоевали Казрун и Нубинджан (центр области Сабур). Вместе с Абу Мусой ‘Усман завоевал Шираз, Ардjan и Синиз. Потом ‘Усман отправился в Джанабу. Он завоевал город, после чего сразился с персами под предводительством Шахрака и нанёс им поражение. Он остался править Истахром [Табари. Тарих. Т. 3. С. 166–173; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 3. С. 33–37; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 563–564; Бидайа. Т. 7. С. 127–130].

## § 9. Покорение Фесы и Дарабгерда

Сария ибн Зунайм аль-Кинани отправился по велению ‘Умара  в Фесу и Дарабгерд. Он сразился с войсками из двух городов в пустыне. Персы позвали на помощь курдов, которые жили в соседних районах, и те прислали им подкрепление. Положение мусульман стало очень тяжёлым.

В ночь сражения ‘Умар  увидел во сне оба войска и узнал о том, что мусульманам угрожает смертельная опасность. Утром он велел созвать людей на общую молитву. ‘Умар понял, что, если Сария останется в пустыне, на открытом месте, мусульман ждёт верная гибель, а если они догадаются отойти к горе и встать спиной к ней, то персы смогут подойти к ним только спереди. И тогда ‘Умар, стоявший на минбаре, вдруг прервал свою речь и закричал: «О Сария! Гора!» После этого он повернулся к мусульманам и сказал: «Поистине, у Аллаха есть воинство, и я надеюсь, что кто-то из него известит их...» По воле Аллаха Сария услышал голос ‘Умара и устремился к горе. После этого они сражались с врагом и одержали победу.

## § 10. Покорение Кермана и Сиджистана

В то же время Сахль ибн ‘Ади направился в сторону области Керман, которая расположена напротив области Фарс, к востоку от неё.

‘Умар послал ему подкрепление под командованием ‘Абдаллаха ибн ‘Абдаллаха ибн ‘Утбана. Прибыв на место, мусульмане обнаружили, что их ожидает огромное войско персов. Сражение закончилось разгромом персов. Марзбан<sup>95</sup> Кермана был убит, и мусульмане вошли в город. В то же время ‘Асим ибн ‘Амр направился со своим войском в Сиджистан<sup>96</sup>. Войско персов вышло ему навстречу, однако потерпело поражение.

## § 11. Покорение Мукрана

Тем временем аль-Хакам ибн ‘Амр ас-Саляби направился в Мукран. По дороге его догнал Сахль ибн ‘Ади, завоеватель Кермана,

<sup>95</sup> М а р з б а н — наместник, назначенный персидским правителем.

<sup>96</sup> С и д ж и с т а н — область к востоку от Кермана.

и ‘Абдаллах ибн ‘Абдаллах ибн ‘Утбан, отправленный на помощь Сахлю. Они дошли до Двина — реки между областями Фарс и Синд. Язычники Мукрана стояли на берегу. Правитель Синда послал им многочисленное подкрепление. Несмотря на это, сражение закончилось победой мусульман. Они преследовали бегущего врага до реки, после чего вернулись в Мукран.

Аль-Хакам написал ‘Умару об одержанной победе и послал ему пятую часть военной добычи с Сухаром аль-‘Абди. ‘Умар спросил его о Мукране, и тот сказал: «О повелитель верующих! Это земля, равнина которой — горы... Вода её — капли, сбегающие с гор, плоды её — самые плохие финики. В ней мало блага и много зла. Большое в ней кажется маленьким, а малое совершенно теряется... А то, что за ней, ещё хуже». ‘Умар сказал ему: «Ты говоришь рифмованной прозой, [преувеличивая], или же всё на самом деле так? Клянусь Аллахом, моё войско никогда не пойдёт в эту землю!» И ‘Умар написал аль-Хакаму, приказывая остановиться и не идти дальше Мукрана [Табари. Тарих. Т. 4. С. 181–183; Ибн аль-Асир. Камиль. Т. 3. С. 45–46; Ибн Хальдун. Т. 2. С. 567].

## § 12. Поход против курдов

Персы собрали войско, в состав которого входили также курды. Они сразились с мусульманами, которыми командовал Абу Муса в местечке Бируд на реке Тира. Затем Абу Муса отправился в Исфahan, оставив вместо себя ар-Раби‘ ибн Зияда после гибели его брата аль-Мухаджира ибн Зияда. Персы потерпели поражение. Мусульмане собрали военную добычу и отослали пятую часть ‘Умару.

На этом завершилось открытие земель Ирака и Ирана во времена ‘Умара. Мусульмане поставили гарнизоны в разных областях, ожидая возвращения персов. Сражения мусульман с персами были кровопролитными. Персы понесли огромные потери, однако и мусульманам многочисленные победы дались нелегко.

Немалую роль в столь яростном сопротивлении персов сыграл их национализм. Их не связывала с арабами ни культура, ни язык, ни религия, и граничащая с фанатизмом верность традициям и верованиям предков помешала им правильно оценить ситуацию и рассуждать здраво, а иначе они бы увидели, что народы, вступившие под покровительство мусульман, ничего не потеряли, а только выиграли, избавившись от непомерных налогов и обретя надёжного защитника в лице мусульман.

Мусульманам усложняло задачу и географическое положение этой местности: на территории Персидского государства было много гор и возвышенностей, что облегчало язычникам сопротивление. Многие из этих городов были покорены несколько раз, поскольку язычники то и дело нарушали мирные договоры, заключённые с мусульманами.

## Глава пятая

### Важнейшие уроки и выводы

#### § 1. Влияние аятов и хадисов на души верующих в эпоху покорения Ирака

Аяты и хадисы производили огромное впечатление на мусульман, сражающихся на пути Аллаха, поддерживая их в трудную минуту и вселяя в них надежду на лучшее. Во многом благодаря аятам и хадисам они стали такими, что народы открытых ими для ислама земель, глядя на них, захотели принять ислам.

В качестве примера можно привести слова Всевышнего:

**Не следовало жителям Медины и бедуинам из окрестностей оставаться позади Посланника Аллаха и отдавать предпочтение собственным жизням перед его жизнью. Это — потому, что жажда, усталость и голод, постигающие их на пути Аллаха, и каждый шаг, вызывающий гнев неверующих, и каждое поражение, нанесённое врагу, неизменно запишутся им как добрые дела. Воистину, Аллах не теряет вознаграждения творящих добро.**

مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلُهُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ أَنْ يَتَحَلَّفُوا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَلَا يَرْغِبُوا بِإِنْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَامًا وَلَا نَصْبٌ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطْغُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَذُوبِ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيغُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ

**Какое бы большое или скучное пожертвование они ни делали, какую бы долину они ни пересекали, это записывается им, дабы Аллах воздал им большим, чем то, что они совершили.**

Сура 9 «Покаяние», аяты 120–121

**О вы, которые уверовали! Указывали ли вам на торговлю, которая спасёт вас от мучительных страданий?**

**Веруйте в Аллаха и Его Посланника и сражайтесь на пути Аллаха своим имуществом и своими душами. Так будет лучше для вас, если бы вы только знали.**

**Он простит вам ваши грехи, введёт вас в Райские сады, в которых текут реки, и в прекрасные жилища в садах Эдема. Это — великое преуспеяние.**

**Будет ещё то, что вы любите: помощь от Аллаха и близкая победа. Сообщи же благую весть верующим!**

Сура 61 «Ряды», аяты 10–13

**Неужели утоление жажды паломника и содержание Заповедной мечети вы приравниваете к деяниям тех, кто уверовал**

وَلَا يُنفِقُونَ نَفْقَةً صَغِيرَةً وَلَا  
كَبِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًّا إِلَّا  
كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ  
مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿١٧﴾

يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِيمَنُوا هَلْ أَدْلُكُمْ عَلَى  
تِحْرَةٍ تُنْحِيَكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴿١٨﴾

تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجْهَدُونَ  
فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ  
ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿١٩﴾

يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّتِ  
تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ وَمَسَكِنَ  
طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ  
الْعَظِيمُ ﴿٢٠﴾

وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ  
قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿٢١﴾

\* أَجَعَلْتُمْ سِقَائِيَّةَ الْحَاجَّ وَعِمَارَةَ  
الْمَسِيْدِ الْحَرَامِ كَمَنْ إِمَانَ بِاللَّهِ

**в Аллаха и в Последний день  
и сражался на пути Аллаха?  
Они не равны перед Аллахом,  
и Аллах не ведёт прямым путём  
несправедливых людей.**

**Те, которые уверовали, совер-  
шили переселение и сражались  
на пути Аллаха своим имуще-  
ством и своими душами, выше  
пред Аллахом. Они являются  
преуспевшими.**

**Господь обрадует их вестью  
о Своей милости, Своём доволь-  
стве и Райских садах, в которых  
им уготовано вечное блаженство.**

Сура 9 «Покаяние», аят 19–21

**Пусть сражаются на пути Ал-  
лаха те, которые продают мир-  
скую жизнь за Последнюю  
жизнь. Того, кто будет сра-  
жаться на пути Аллаха и будет  
убит или одержит победу, Мы  
одарим великой наградой.**

**Отчего вам не сражаться на  
пути Аллаха и ради слабых  
мужчин, женщин и детей,  
которые говорят: «Господь  
наш! Выведи нас из этого го-  
рода, жители которого яв-  
ляются несправедливыми.  
Назначь нам от Себя покро-**

وَالْيَوْمَ أَخْرِي وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
لَا يَسْتَوْدَنَ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي  
الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿١٩﴾

الَّذِينَ إِمَّا مُّنْوِأْ وَهَا جَرُوا وَجَهَدُوا فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ بِمَا مَوَاهُمْ وَإِنْفِسِهِمْ أَعْظَمُ  
دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأَوْلَئِكَ هُمُ  
الْفَائِرُونَ ﴿٢٠﴾

يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضْوَانِ  
وَجَنَّتِهِمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ ﴿٢١﴾

\* فَلَيُقَتَّلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ  
يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ  
وَمَنْ يُقَاتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ  
يَغْلِبُ فَسَوْفَ تُؤْتَيْهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿٢٢﴾

وَمَا لَكُمْ لَا تُقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ  
وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ  
رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرِيَةِ  
الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ

**вителя и назначь нам от Себя помощника»?**

لَدُنْكَ وَلِيًّا وَأَجْعَلْ لَنَا مِنْ

لَدُنْكَ نَصِيرًا

Те, которые уверовали, сражаются на пути Аллаха, а те, которые не уверовали, сражаются на пути тагута. Посему сражайтесь с помощниками Шайтана. Воистину, козни Шайтана слабы.

Сура 4 «Женщины», аяты 74–76

الَّذِينَ ءَامَنُوا يُقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ  
الْطَّغُوتِ فَقَاتِلُوا أُولَئِكَ الشَّيْطَانَ  
إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا

Мусульмане никогда не сражались ради мирских благ, о чём свидетельствует и небольшой размер джизьи, которую выплачивали мусульманам жители открытых для ислама земель, пожелавшие сохранить свою религию и войти под покровительство мусульман, то есть стать зиммиями. Джизью выплачивали только способные держать оружие мужчины. Выплачивая джизью, они освобождались от вступления в войска и участия в сражениях и получали защиту мусульман от любых внешних врагов.

‘Умар был правителем великого государства, однако продолжал ходить в изаре, на котором было более десяти заплат, и есть простую и грубую пищу. Если бы он пожелал, у него было бы много золота и серебра, дорогих одежд и разных яств. Но он был равнодушен к мирским благам, стремясь к довольству Всевышнего и Его награде.

Праведный халиф ‘Умар  отказывался от многих вкусных блюд и напитков, говоря: «Я боюсь уподобиться тем, кому Аллах сказал: «Вы растратили свои блага в мирской жизни и попользовались ими» (сура 46 «Барханы», аят 20)».

Мусульмане, воспитанные в лоне ислама под влиянием Корана и Сунны, стремились к высокой цели. Они отдавали жизни и жертвовали своим имуществом только ради того, чтобы открыть дорогу религии Всевышнего, чтобы она могла свободно распространяться и люди могли беспрепятственно знакомиться с ней и принимать её, если пожелают.

## § 2. Обычаи Всевышнего, проявившиеся во время покорения Ирака и восточных областей

Под обычаями Всевышнего подразумеваются законы, которые Всевышний Аллах установил во Вселенной и которые воздействуют на человека везде и всегда. Этих установлений великое множество.

Основание государств, воспитание народов, их развитие и обретение ими могущества подчиняются определённым законам и традициям, которые регулируют жизнь отдельных людей, народов и государств. Умар  понимал эти законы и не забывал о них. Его взаимодействие с этими законами пронизано удивительной мудростью.

Читающий Священный Коран обязательно обнаружит множество упоминаний об обычаях, или законах, Аллаха, которые не подлежат изменению. Всевышний обращает наше внимание на эти сунны, напоминает нам о них и побуждает нас извлекать из них урок и назидание и всегда учитьывать их. Священный Коран, привлекая наши взоры к обычаям Всевышнего на земле, возвращает нас к основам, согласно которым живёт наша Вселенная. Эти установления, регулирующие жизнь Вселенной, народов, общин, государств и отдельных людей, остаются постоянными и неизменными. Всё в этом мире идёт своим путём. Жизнь во Вселенной — не беспорядочное, хаотичное движение, а отрегулированное и упорядоченное взаимодействие всех элементов. И если мусульмане изучат эти сунны, они поймут смысл многоного из того, что происходит вокруг них. Они поймут, почему и для чего случается то, что случается. И сердца их обретут покой, когда они осознают, что всё происходящее в мире происходит в соответствии с установленным Всевышним порядком, который не подлежит изменению и обусловлен мудростью Всевышнего. Если они оглянутся назад, посмотрят на своё прошлое и, увидев действие обычаем Всевышнего в прошлые века, смогут воспользоваться полученным опытом в настоящем, они сумеют достигнуть многоного.

Обычаи Всевышнего неизменны, и они будут действовать из века в век до конца времён. Сунны Всевышнего разъяснены

в Его Книге и Сунне Его Пророка ﷺ, чтобы Его верующие рабы знали их и взаимодействовали с ними осознанно и продуманно.

Одним из непременных условий правильного взаимодействия с суннами Всевышнего, которые Он установил во Вселенной, является глубокое понимание этих законов и механизма их действия. Из них мы можем извлечь социальные закономерности.

Устаз аль-Банна говорит о том, как нужно вести себя по отношению к суннам Всевышнего в этом мире: «Не пытайтесь противостоять законам, который Всевышний установил во Вселенной, ибо они всё равно одолеют вас. Вместо этого используйте их, изменяйте ход их действия, направляйте одни против других и ждите час победы, ибо он от вас недалёк».

### Обычай создания причин

Всевышний Аллах сказал:

**Приготовьте против них сколько можете силы и боевых коней, чтобы устрашить врага Аллаха и вашего врага, а также тех, которых вы не знаете, но которых знает Аллах. Что бы вы ни израсходовали на пути Аллаха, вам будет возвращено сполна, и с вами не поступят несправедливо.**

Сура 8 «Трофеи», аят 60

وَأَعِدُّوا لَهُم مَا أَسْتَطَعْتُم مِنْ قُوَّةٍ  
وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ  
بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَأَخْرَيْنَ  
مِنْ دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ  
يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا  
تُظْلَمُونَ

‘Умар помнил об этом обычай, а потому сделал всё необходимое для того, чтобы войска мусульман были обеспечены оружием, лошадьми, провизией и всем необходимым, а также для того, чтобы поднять их боевой дух. Таким образом, он прикладывал усилия для того, чтобы мусульмане одерживали в Ираке победы, а не терпели поражения.

## Обычай сдерживания одних людей посредством других

Всевышний Аллах упомянул о нём в Своей Книге, сказав:

**Если бы Аллах не сдерживал одних людей посредством других, то земля пришла бы в расстройство. Однако Аллах милостив к мирам.**  
Сура 2 «Корова», аят 251

وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ الْنَّاسَ بَعْضَهُمْ  
بِعَضٍ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ  
وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى  
الْعَالَمِينَ

Иbn Касир сказал, комментируя эти слова Всевышнего: «То есть: если бы Аллах не сдерживал одних людей посредством других, как сдержал врагов израильтян посредством войска Талюта<sup>97</sup> и смелости Давуда<sup>98</sup>».

Всевышний также сказал:

**Они были несправедливо изгнаны из своих жилищ только за то, что говорили: «Наш Господь — Аллах». Если бы Аллах не позволил одним людям защищаться от других, то были бы разрушены кельи, церкви, синагоги и мечети, в которых пременно поминают имя Аллаха. Аллах непременно поможет тому, кто помогает Ему. Воистину, Аллах — Всесильный, Могущественный.**  
Сура 22 «Паломничество», аят 40

الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَرِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ  
إِلَّا أَنْ يُقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفَعَ  
الَّهُ الْنَّاسَ بَعْضَهُمْ بِعَضًّا هَذِهِ  
صَوَامِعُ وَبَيْعُ وَصَلَوَاتُ وَمَسَاجِدُ  
يُذْكُرُ فِيهَا أَسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا  
وَلَيَنْصُرُنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ  
الَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ

<sup>97</sup> Саула.

<sup>98</sup> Давида.

Это — один из важнейших обычаев Всевышнего, действующий в нашей Вселенной. Он в полной мере проявился во время открытия земель Ирака для ислама.

### Обычай испытания

Всевышний Аллах сказал:

**Или вы полагали, что войдёте в Рай, не испытав того, что постигло ваших предшественников? Их поражали нищета и болезни. Они переживали такие потрясения, что Посланник и уверовавшие вместе с ним говорили: «Когда же придёт помощь Аллаха?» Воистину, помощь Аллаха близка.**

Сура 2 «Корова», аят 214

**Мы непременно испытаем вас незначительным страхом, голодом, потерей имущества, людей и плодов. Обрадуй же терпеливых,**

**которые, когда их постигает беда, говорят: «Воистину, мы принадлежим Аллаху и к Нему вернёмся».**

**Они удостаиваются благословения своего Господа и милости. Они следуют прямым путём.**

Сура 2 «Корова», аяты 155–157

أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ  
وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ  
قَبْلِكُمْ مَسَّهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ  
وَزَلَّلُوا حَتَّىٰ يَقُولُ الْرَّسُولُ وَالَّذِينَ  
إِمَّا نُوا مَعَهُوْ مَقْنَصُ الْحَمْدُ لِلَّهِ أَلَا إِنَّ  
نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ

وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ  
وَالْجُوعِ وَنَفْصِرُ مِنَ الْأَمْوَالِ  
وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَنَشِيرُ  
الصَّابِرِينَ

الَّذِينَ إِذَا أَصَبَّتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا  
لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ  
وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ  
الْمُهَتَّدُونَ

Во времена покорения иракских земель мусульмане подверглись многочисленным испытаниям. Достаточно вспомнить сражение у моста и битвы при Кадисии и Нахаванде.

Во все времена исламская община подвергалась тяжким испытаниям. Абу Са'ид аль-Худри ﷺ передаёт, что он однажды спросил: «О Посланник Аллаха, кто из людей подвергается самым тяжёлым испытаниям?» Тот ответил: *«Пророки, затем — лучший за лучшим из людей. Человек подвергается испытаниям в соответствии со своей верой. И, если вера его крепка, ему добавляются испытания, а если вера его слаба, ему посыпаются испытания в соответствии с его верой. Аллах подвергает Своего раба испытаниям до тех пор, пока не станет он ходить по земле без единого греха»* [Иbn Маджа, № 4023].

Мусульмане, включая самого 'Умара رض, не боялись испытаний, а видели в них возможность снискать довольство Все-вышнего посредством терпения и смирения и заслужить Его награду. Они умели замечать милости прежде испытаний и понимали: милостей, которые оказывает Аллах человеку, очень и очень много, их не счесть.

Всевышний сказал:

**Если вы станете считать милости Аллаха, то не пересчитаете их!**

Сура 16 «Пчёлы», аят 18

*وَإِن تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا*

К таким милостям и благам относятся вера, разум, слух, зрение, здоровье, дети, имущество.

Поэтому, даже подвергаясь испытаниям, мусульмане не считали себя несчастными и обделёнными, понимая, как много даровал им Аллах и благодаря Его за эти бесчисленные блага.

Они также понимали, что мирские блага — испытание, даже те, которые выглядят как вознаграждение и почёт: они на самом деле лишь ещё одно испытание.

Всевышний сказал:

**Когда Господь испытывает человека, оказывая ему милость и одаряя его благами, тот говорит: «Господь мой почтил меня!»**

فَمَا مَا إِلَّا نَسِنُ إِذَا مَا أَبْتَلَنَاهُ رَبُّهُ وَ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّيَ أَكْرَمَنِ

**Когда же Он испытывает его, ограничивая его удел, тот говорит: «Господь мой унишил меня!»**

وَأَمَّا إِذَا مَا أَبْتَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّيَ أَهَنَنِ

**Вовсе нет!**

Сура 89 «Заря», аяты 15–17

كَلَّا

Если бы мирские блага даровались в качестве почёта, посланники были бы самыми богатыми людьми, а неверующие не имели бы ничего. Благо — это не почёт, а испытание, и оно никак не может служить показателем положения человека у Его Господа. Таким показателем являются вера и благие деяния:

**Самый почитаемый перед Аллахом среди вас — наиболее бого-боязанный.**

Сура 49 «Комнаты», аят 13

إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقْنَعُكُمْ

Обычай Всевышнего в отношении несправедливости и притеснителей

Всевышний Аллах сказал:

**Это — некоторые из повествований о селениях, которые Мы рассказываем тебе. Одни из них всё ещё существуют, а другие уже скошены.**

ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْقُرْآنِ نَقْصُهُ وَ عَلَيْكَ مِنْهَا قَائِمٌ وَحَسِيدٌ

**Мы не были к ним несправедливы, однако они сами поступили несправедливо по отношению к себе. Когда явилось веление твоего Господа, божества, к которым они взвывали вместо Аллаха, ничем не помогли им. Они не приумножили им ничего, кроме погибели.**

**Такой была Хватка твоего Господа, когда Он схватил селения, жители которых были несправедливы. Воистину, Хватка Его мучительна, сурова.**

Сура 11 «Худ», аяты 100–102

Таков обычай Всевышнего: он губит притеснителей, устранивая таким образом несправедливость. А персы были именно такой общиной. Они поступали несправедливо друг с другом: правители порабощали народ и восстали против Божественной программы, и Всевышний Аллах покончил с ними посредством мусульман.

Обычай Всевышнего в отношении купающихся в роскоши

Всевышний Аллах сказал:

**Когда Мы хотели погубить какое-либо селение, то повелевали его изнеженным роскошью жителям покориться Аллаху. Когда же они предавались нечестию, относительно него сбывалось Слово, и Мы уничтожали его полностью.**

Сура 17 «Ночной перенос», аят 16

وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ  
فَمَا أَغْنَيْتُ عَنْهُمْ إِلَّا هُنَّ مُّلَمَّا  
يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ لَّمَّا  
جَاءَ أَمْرِ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرُ

تَشْيِيبٌ

وَكَذَّلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخْذَ  
الْقُرْبَى وَهِيَ ظَلَمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ  
شَدِيدٌ

شَدِيدٌ

وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ هُنَّلِكَ فَرَيْةً أَمَّرَنَا  
مُتَرْفِهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا  
الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا

Иначе говоря, когда приближается момент гибели какой-либо общинны, Всевышний Аллах велит купающимся в роскоши и изнеженным представителям этой общинны быть покорными Ему, а когда они отказываются, Всевышний Аллах губит эту общинну. Особо упомянуты купающиеся в роскоши, то есть правители и знать, потому что обычно остальные люди слушаются их и подчиняются им и потому что обычно пороки распространяется внутри общинны во многом благодаря правителям. Этот обычай Всевышнего проявился и в отношении персидских правителей.

**Обычай Аллаха в отношении преступающих установленные Им границы**

Всевышний Аллах сказал:

**Воистину, твой Господь — в за-  
саде.**

Сура 89 «Заря», аят 14

إِنَّ رَبَّكَ لِيَأْمُرُ صَادٍ

Это — угроза неверующим и всем ослушающимся Аллаха. Имеется в виду, что Аллах ожидает, чтобы воздать человеку за его деяния. Обычай Всевышнего в отношении нечестивцев — кара (гибель) в этом мире. Этот обычай распространялся на живших ранее, и он проявился в случае с персидскими правителями и знатью. Этот обычай служит назиданием для тех, кто страшится Аллаха. Нечестивцев, преступающих установленные Всевышним границы, постигает страшная кара:

**Тогда Аллах подверг его нака-  
занию как в Последней жизни,  
так и в первой жизни.**

فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ  
وَالْأُولَى

**Воистину, в этом было назида-  
ние для тех, кто богобоязнен.  
Сура 79 «Исторгающие», аяты 25–26**

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ تَخَشَّى

## Обычай постепенности

К очевидным суннам Всевышнего в нашем мире относится сунна постепенности. Этот закон очень важен, и мусульманская община, желающая возродить религию Аллаха и обеспечить мусульманам достойную жизнь, должна непременно учитывать его. Эта сунна гласит: путь к достижению цели долгий. Исламский призыв развивался постепенно. Сначала был этап отбора, во время которого создавалась основа будущей мусульманской общины. Затем наступил этап столкновения, борьбы и сопротивления. За ним последовал этап победы и утверждения ислама на земле. Всё это не могло произойти одновременно. Действия, совершённые во время этих трёх этапов, не могли совершаться одновременно, и порядок этих этапов также невозможно было изменить, а иначе всё нарушилось бы и мусульмане никогда не смогли бы достичь результатов, которых они достигли по воле Всевышнего. Так же было и в случае с покорением персидских земель. Всё происходило постепенно, мусульманам приходилось преодолевать препятствия, справляясь с трудностями, прилагать усилия, жертвовать имуществом и жизнями. Каждая победа давалась нелегко, но была новым шагом на пути к цели. И в конце концов этот путь был проделан.

## Обычай изменения

К важным обычаям Всевышнего, которые необходимо знать мусульманам, относится обычай изменения, который Всевышний упомянул в Коране.

**Воистину, Аллах не меняет положения людей, пока они не изменят самих себя. Если же Аллах пожелает людям зла, то ничто не предотвратит этого. Нет у них властелина, кроме Него.**

Сура 13 «Гром», аят 11

إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ  
يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ  
بِقَوْمٍ سُوءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُمْ  
مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَالٰ ﴿١١﴾

Изменения, которые произвёл Посланник Аллаха ﷺ в соответствии с Божественным планом, начались с изменения человеческой души. Он превратил обычных людей в великих мужей, а потом вместе с ними осуществил величайшие изменения в арабском обществе: вывел людей из мрака к свету, из невежества — к знанию, из отсталости — к прогрессу. Посредством этих людей Посланник Аллаха ﷺ создал великолепную цивилизацию. Пророк ﷺ, следуя Божественному плану, изменил убеждения, мышление и представления людей, их чувства и их моральные устои, и после этого мир вокруг него изменился. Изменилась Медина, а за ней и Мекка и весь Аравийский полуостров, затем Персия и Византия. Это было движение, участники которого восхваляли и поминали Господа денно и нощно. Сподвижники продолжили дело Посланника Аллаха ﷺ после его кончины. Открывая новые земли для ислама, в том числе и земли Ирака, они старались воспитывать принявших ислам жителей каждой такой области в соответствии с Кораном и Сунной, чтобы те научились понимать религию Всевышнего и чтобы их убеждения стали правильными, а сами они приобрели благородные нравственные качества.

### Обычай Всевышнего в отношении грехов и дурных дел

Всевышний Аллах сказал:

**Разве они не видели, сколько поколений Мы погубили до них? Мы одарили их на земле властью, которой не одарили вас, ниссыпалы им с неба обильные дожди и заставляли реки течь под ними. Мы погубили их за их грехи и создали после них другие поколения.**

Сура 6 «Скот», аят 6

أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ فَرَنِ مَكْنُثُهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِّدَرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَرَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَآخَرِينَ ﴿٦﴾

Всевышний Аллах погубил общину персов за их грехи, самыми тяжкими из которых были неверие и приданье Аллаху сотоварищей. В этом аяте содержится важная истинна: грехи приводят к гибели того, кто их совершает, и Всевышний Аллах губит людей за их грехи.

Всевышний Аллах даровал мусульманам власть над персами-язычниками после того, как они приложили усилия, учитывая при этом обычай Всевышнего.

### § 3. Аль-Ахнаф ибн Кайс изменяет ход истории

‘Умар считал, что не стоит продвигаться вглубь персидских земель. Он хотел, чтобы мусульмане остановились на достигнутом, особенно после того, как Хурмузан был сломлен и мусульмане завоевали Ахваз. Он говорил: «Жителям Басры достаточно их чернозёмов и Ахваза, и я желал бы, чтобы нас отделяла от персов гора и мы не могли перейти к ним, а они не могли перейти к нам». А жителям Куфы он сказал: «Я хотел бы, чтобы вас отделяла от них гора из огня, и они не могли перейти к вам, а вы не могли перейти к ним».

Однако аль-Ахнаф ибн Кайс переубедил его, сказав, что, пока Йездигерд жив и находится в Персии, он будет побуждать персов сражаться с мусульманами, и этому надо положить конец. А для того чтобы покончить с правителем персов, необходимо продвижение вглубь персидских земель: нужно поставить Йездигерда в безвыходное положение, заставить его сражаться и разбить его, ибо только после этого персы лишатся своей силы и падут духом.

‘Умар согласился с ним и разрешил мусульманам продвигаться вглубь персидских земель. Он составил план покорения оставшихся персидских территорий, распределил командующих, а потом стал посыпать к ним подкрепления.

**Часть седьмая**

**Покорение**

**Шама, Египта и Ливии**

## Глава первая

### Покорение Шама

Первым письмом, которое написал ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ’ после того, как стал халифом, стало письмо к воинам мусульман в Шаме. В этом письме ‘Умар сообщил им о кончине Абу Бакра ас-Сыдика и о назначении Абу ‘Убайды ибн аль-Джарраха командующим войск Шама. В послании ‘Умара говорилось: «Поистине, Абу Бакр ас-Сыдик, преемник Посланника Аллаха ﷺ, скончался. Поистине, мы принадлежим Аллаху и к Нему возвращаемся. Милость Аллаха и Его благословения да пребудут с Абу Бакром, который трудился во имя истины, поступал должным образом и был мягким и снисходительным, лёгким в общении, близким к людям и мудрым. Мы вместе со всеми мусульманами проявляем терпение перед лицом постигшего нас горя и находимся на награду Всевышнего. Прошу у Аллаха защиты, страшась Его гнева, и прошу Его помогать нам в покорности Ему до конца нашей жизни и поселить нас в Раю после того, как Он упокоит нас. Поистине, Он может всё... До нас дошло известие о том, что вы осадили жителей Дамаска. Я назначаю тебя командующим мусульман. Пошли отряды к жителям Хомса, Дамаска и в другие области Шама и поступай согласно своему мнению и мнению мусульман, которые с тобой. И пусть слова мои не заставят тебя оставить твой лагерь без защиты, потому что иначе враг пожелает напасть на тебя в надежде на лёгкую победу. Посытай только тех, без кого можешь обойтись, а в ком ты нуж-

даешься для осады города, того оставь при себе. И пусть среди тех, кого ты оставил при себе, будет Халид ибн аль-Валид, поскольку без него тебе не обойтись».

Получив послание ‘Умара, Абу ‘Убайда позвал Му‘аза ибн Джабала и дал ему прочитать его. Гонец, который привёз письмо, сказал: «О Абу ‘Убайда, поистине, ‘Умар просит тебя сообщить ему о положении людей, а также о Халиде ибн аль-Валиде: что он за человек? Также расскажи мне о Язиде ибн Абу Суфьяне и ‘Амре ибн аль-‘Ассе: каковы они и как относятся к мусульманам?» Абу ‘Убайда исполнил просьбу гонца. Вместе с Му‘азом они составили послание к ‘Умару, в котором говорилось: «От Абу ‘Убайды ибн аль-Джарраха и Му‘аза ибн Джабала ‘Умару ибн аль-Хаттабу. Мир вам! Поистине, мы восхваляем Аллаха, кроме Которого нет божества, напоминая тебе о Нём. Поистине ты, о ‘Умар, теперь управляешь делами общины Мухаммада, темнокожих и светлокожих из их числа, и сидит перед тобой и друг, и враг, и благородный, и простой, и сильный, и слабый, и у тебя есть обязанности перед ними, и прежде всего ты, о ‘Умар, обязан соблюдать справедливость. Мы напоминаем тебе о Дне, в который всё тайное станет явным и все покорятся Могущественному и Одолевающему Властелину. Они будут ожидать Суда, страшась Его наказания и надеясь на Его милость. Мы знаем, что в этой общине есть люди, которые кажутся друзьями, а на самом деле являются врагами. Поистине, мы просим у Аллаха защиты от этого. Пусть же ты поймёшь из нашего послания именно то, что мы хотели до тебя донести. Мир тебе и милость Аллаха».

Когда Халид узнал о своём смешении, он пришёл к Абу ‘Убайде и сказал: «Да простит тебя Аллах! К тебе пришло письмо повелителя верующих, в котором говорится о твоём назначении, а ты ничего не сказал мне. Ты совершаешь молитву под моим руководством, а ведь командующий теперь ты!» Абу ‘Убайда сказал в ответ: «И тебя да простит Аллах. Я не хотел сообщать тебе об этом, пока ты не узнаешь об этом от других. Я хотел, чтобы ты завершил возложенное на тебя и только потом узнал о своём назначении. Не власти этого мира хочу я и не

ради этого мира тружусь я. Всё, что ты видишь, уйдёт и исчезнет. Поистине, мы — братья, и мы исполняем веления Всевышнего. И человеку не вредит, если другой будет поставлен над ним в религии или в мирском. Напротив, назначенный — ближе к искушениям и ошибкам и ближе к погибели, кроме тех, кого убережёт от этого Аллах, а таких немного». С этими словами он вручил Халиду послание ‘Умара.

Когда Шаддад ибн Аус привёз ‘Умару письмо Абу ‘Убайды и Му‘аза, он написал им в ответ: «И я восхваляю Аллаха, кроме Которого нет божества, и напоминаю вам о Нём, и я наказываю вам бояться Аллаха, ибо в богобоязненности — довольство Всевышнего и ваше счастье, и это запас разумных... В своём письме ко мне вы упомянули о том, что передо мной сидит благородный и простой, друг и враг, сильный и слабый и у каждого есть право на справедливое к нему отношение, и вы спрашиваете меня, как у меня со справедливостью. Нет способности изменить что-либо и силы для этого ни у кого, кроме как от Аллаха! И вы написали мне о том, что грядёт, дабы я устрашился. Поистине, ночь и день сменяют друг друга, делая всё новое старым, и приближая всё далёкое, и принося всё обещанное, и так будет продолжаться до самого Судного дня — того самого Дня, в который тайное станет явным и все покорятся Могущественному и Одолевающему Властелину. Они будут ожидать Суда, страшась Его наказания и надеясь на Его милость. Вам, как вы сказали, стало также известно о том, что будут в этой общине люди, которые будут казаться друзьями, а на самом деле будут врагами... Это будет не в наше время. Это будет в конце времён, когда люди будут бояться друг друга и связывать надежды друг с другом.. Всевышний Аллах даровал мне власть над вами, и я прошу Всевышнего помочь мне в моём правлении и защитить меня от него, как защищает Он меня от всего иного. Поистине, я — мусульманин и Его слабый раб, надеющийся на Его помощь. То, что я стал халифом, не изменит ничего в моём характере, если будет на то воля Аллаха. Поистине, величие целиком принадлежит Аллаху, и Его рабам не принадлежит ничего из этого величия. И пусть никто из вас не говорит, что ‘Умар изменился с тех

пор, как стал правителем мусульман. Я исполняю свои обязанности и разъясняю вам своё веление, и если кто-то нуждается в чём-то или подвергается притеснению, то не может быть в моём отношении к нему никакой пристрастности. Я желаю, чтобы у вас всё было хорошо и чтобы сами вы пребывали во благе. Что же касается вопросов о моей честности и надёжности и о том, каков я, то об этом меня спросит только Всевышний Аллах. Он видит, что происходит в душе моей. Чтобы править достойно, мне нужны достойные и надёжные люди, которые были бы искренними по отношению к простым мусульманам. Эту ответственность я возложу на вас, если будет на то воля Аллаха. Всё, что вы видите, уйдёт и исчезнет. Поистине, мы — братья. И человеку не вредит, если другой будет поставлен над ним в религии или в мирском. Напротив, назначенный — ближе к искушениям и ошибкам и ближе к погибели, кроме тех, кого убережёт от этого Аллах, а таких немного».

## § 1. Покорение Дамаска

Покорение областей Шама в эпоху ‘Умара представляет собой второй этап открытия Шама для ислама. Первым этапом считается покорение некоторых областей Шама во времена предшественника ‘Умара — Абу Бакра ас-Сыддика.

После окончания битвы при Ярмуке, в которой византийцы потерпели поражение, Абу Убайда оставил в Ярмуке Башира ибн Ка‘ба аль-Химьяри. В это время ему сообщили, что византийцы собирают силы в Фихле, и он задумался, не зная, что делать: продолжать осаду Дамаска или идти к Фихлю (который расположен не так уж далеко от Дамаска). Он написал ‘Умару, спрашивая, как ему поступить, и ‘Умар велел ему начать с Дамаска, ибо он был главной крепостью Шама и местом проживания его правителей. ‘Умар велел Абу ‘Убайде также отвлечь византийцев, собравшихся в Фихле, отправив туда конницу, чтобы они не напали на мусульман. Если Всевышний Аллах дарует мусульманам победу над воинами Дамаска раньше, чем будет по-

корён Фихль, Абу Убайда должен оставить в Дамаске часть войска, чтобы она удерживала город, и напасть на Фихль вместе с остальными командующими, а после покорения Фихля идти вместе с Халидом ибн аль-Валидом в Хомс.

Как мы видим, указания ‘Умара были чёткими и ясными. Он поставил перед мусульманами Шама три главных цели: Дамаск, Фихль и Хомс. Главной целью был Дамаск. После его завоевания главной целью становился Фихль, а после взятия Фихля — Хомс. Основные силы должны были осаждать Дамаск, тогда как к Фихлю должно было отправиться небольшое войско. Это позволяло мусульманам сэкономить силы и вместе с тем помешать собравшимся в Фихле византийцам двинуться на мусульман, сорвав тем самым осаду Дамаска, взятие которого имело огромное значение для мусульман, поскольку он был одним из стратегических пунктов в Шаме. Следуя указаниям халифа, Абу ‘Убайда послал в Фихль небольшое войско под командованием Абу аль-Авара ас-Сулями, ‘Амира ибн Хатмы, ‘Амра ибн Куляйба и ещё нескольких человек. Абу Убайда направился в Дамаск и почти не встретил сопротивления, потому что византийцы поручили защиту прилегающего к Дамаску района местным жителям, а они противостояли мусульманам без особого энтузиазма и настойчивости. Причина их равнодушия и слабости их сопротивления заключалась в том, что они в большинстве своём не-навидели византийцев, под властью которых жили. Византийцы были известны своим жестоким и несправедливым отношением к коренным жителям Шама и других областей, захваченных ими. Если жители Шама и видели в мусульманах врагов, то и к своим господам византийцам они также не питали особого расположения и не чувствовали желания сражаться и гибнуть ради них. Особенно это касалось жителей небольших деревень, которые больше всего страдали от жестокости и жадности византийцев. Мусульмане подошли к окрестностям Дамаска, где были дворцы и дома византийцев, и обнаружили, что там никого нет, поскольку жители перебрались в Дамаск. Ираклий послал к Дамаску подкрепление из Хомса, которое насчитывало пять-

сот воинов. В действительности серьёзность положения требовало от Ираклия прислать намного больше воинов, но он этого не сделал. Силы мусульман под предводительством Зуль-Каля, которые Абу Убайда оставил севернее Дамаска, преградили путь этому подкреплению. Сражение было жестоким и кровопролитным, но в конце концов византийцы всё-таки потерпели поражение. Жители Дамаска стали просить Ираклия спасти их, и он отправил им письмо, в котором побуждал их быть стойкими, сражаться и оказывать сопротивление. Он также обещал им прислать подкрепление. Жители Дамаска воодушевились и преисполнились решимости сражаться.

Абу Убайда выполнил приказ, направив часть войска в Фихль. Ещё одну часть он оставил между Хомсом и Дамаском, а другую — между Палестиной и Дамаском, чтобы отрезать любое новое подкрепление, которое может прийти к византийцам, а сам отправился в Дамаск. Авангардом его войск командовал Халид ибн аль-Валид, а в Палестине и Иордании он оставил вместо себя Амра ибн аль-'Аса.

Дамаск (Димашк) был огромным древним городом, одним из наиболее древних в истории. Он назван по имени своего основателя Димашка ибн Канана. Им правили египтяне со времён восемнадцатой династии. Город был одним из центров язычества и идолопоклонства. После появления христианства там была построена церковь, уступающая по своей красоте и величию только церкви в Антакье (Антиохии). К югу от Дамаска находится Балька, а к северу — Джаяуян (Голан).

Когда Абу Убайда подошёл к Дамаску, его жители укрылись за крепостными стенами. Мусульмане осадили город: Абу Убайда — с одной стороны, а Халид ибн аль-Валид — с другой. Осада продолжалась семьдесят дней. Во время осады использовались метательные орудия и катапульты.

**Ход сражения.** Абу Убайда направился к Дамаску, построив своё войско следующим образом.

Центром командовал Халид ибн аль-Валид, флангами — 'Амр ибн аль-'Ас и Абу Убайда, конницей — 'Ияд ибн Ганм, пехо-

той — Шурахбиль ибн Хасана. В город можно было войти только через ворота, поскольку он был обнесён мощной крепостной стеной, и мусульмане распределили свои силы следующим образом. Напротив каждого ворот стояла часть войска. Напротив Восточных ворот стояло войско под командованием Халида ибн аль-Валида, напротив Джабийских ворот — войско под командованием Абу ‘Убайды ибн аль-Джарраха, напротив ворот Фомы — войско под командованием ‘Амра ибн аль-‘Аса, напротив Райских ворот — войско под командованием Шурахбила ибн Хасаны, напротив Малых ворот — войско под командованием Язида ибн Абу Суфьяна.

Византийцы думали, что мусульмане долго не продержатся: во-первых, город был хорошо укреплён, внутри было много провизии, что позволяло выдерживать длительную осаду, а во-вторых, была зима. Однако мусульмане обладали твёрдой верой, были убеждены в правильности выбранного пути и к тому же были очень терпеливыми. Их решимость не сломили плохая погода и перепады температуры. Командование мусульман позабочилось о воинах, велев им занять дома и церкви, оставленные жителями окрестностей Дамаска, которые ушли в город. Когда одна часть войска отдыхала в помещениях, другая вела осаду. Таким образом, осада продолжалась непрерывно. Однако мусульмане не просто стояли под крепостными стенами. Они исследовали местность, а также подступы к городу, чтобы найти подходящее место для того, чтобы проникнуть в город. Такое место было найдено, и мусульмане ждали удобного случая, который не замедлил представиться. В одну из ночей Халид ибн аль-Валид услышал шум, доносившийся из осаждённого города. Он послал своих воинов на разведку, чтобы узнать, в чём дело, выяснить, что собирается предпринять враг, и не дать ему застать себя врасплох. Разведчики, вернувшись, сообщили, что у местного главы христиан родился ребёнок, он устроил пир и все солдаты пьяны. Тогда Халид взял заранее приготовленные верёвочные лестницы и отобрал лучших воинов. Среди них был и аль-Ка‘ка‘ (это происходило до того, как

он отправился в Ирак). Халид сказал тем, кто был с ним: «Когда со стен раздастся наш такбир, устремляйтесь к воротам». Пойдя к стенам, Халид и его воины, которых было много, забросили на них лестницы и забрались по ним наверх. Открыв ворота, они прокричали такбир. Услышав его, войско мусульман с ответным такбиром устремилось в открытые ворота. Жители города, услышав шум и такбир мусульман, опомнились и вспомнились, однако было слишком поздно. Когда они поняли, что произошло, их охватила паника.

**Важнейшие уроки и выводы.** Был ли Дамаск завоёван или достался мусульманам без боя? Большинство учёных считают, что он достался мусульманам мирным путём. Дело в том, что, хотя мусульмане вошли в город сами, то есть жители не открывали им ворота, также известно, что жители запросили мира. Мусульмане разошлись во мнениях относительно того, что произошло раньше — захват части города или заключение мира. Сомневаясь в этом, мусульмане решили исходить из того, что город был взят мирным путём. Согласно другой версии, мусульмане решили считать половину города взятой мирным путём, а вторую — завоёванной. В пользу этой версии говорит и тот факт, что мусульмане разделили храм Дамаска пополам, и одна часть осталась церковью, а вторая стала мечетью. А Аллах знает обо всём лучше. Относительно даты покорения Дамаска среди учёных существуют разногласия. Называются 13 год хиджры и раджаб 14 года хиджры. Халифа ибн Хайят упоминает, что Абу 'Убайда осадил византийцев в Дамаске в раджабе и осада продолжалась до месяца зуль-ка'да, то есть мирный договор был заключён в месяце зуль-ка'да. Однако, как бы там ни было, покорение Дамаска имело место после сражения при Ярмуке.

Во время осады Дамаска применялись некоторые известные ныне военные приёмы. Осаждавшие нападали неожиданно, ждали удобного случая, пользовались представляющимися возможностями, получали пользу от талантов своих командующих. Халид ибн аль-Валид исследовал местность вокруг города, чтобы выяснить, с какой стороны лучше подобраться к нему. Мусуль-

мане начали с осады города, но потом было решено ворваться в него, что они и сделали. Халид и его воины использовали ве-рёвочные лестницы, чтобы перебраться через стену. Таким же приёмом воспользовалась египетская армия в 1973 году во время Октябрьской войны. И по сей день военные получают пользу от талантов великих военачальников мусульман.

**После покорения Дамаска.** После заключения мирного дого-вора Абу ‘Убайда отправил Халида ибн аль-Валида с отрядами для покорения других областей Шама. Он также послал отряд к Айн-Майсуну для сражения с византийцами. Византийцами командовал человек по имени Синан. Он напал на мусульман со стороны Бейрута. В этом сражении мусульмане понесли поте-ри, и Айн-Майсун стали называть Айн-аш-Шухада. Абу ‘Убайда оставил в Дамаске Язида ибн Абу Суфьяна. Язид послал Дихью ибн Халифу к Тадмору с отрядом. Он также отправил Абу аз-Захру аль-Кушайри в Басаннию и Хурлан. Он заключил с жителями мирный договор. Шурахбиль ибн Хасана открыл для ислама всю Иорданию. Все её области мусульманам пришлось завоёвы-вать, и только жители Табарии сами предложили мусульманам заключить с ними мирный договор. Халид покорил Бику. Жите-ли Баальбека согласились заключить с мусульманами мирный договор, который был записан.

## § 2. Сражение при Фихле

Силы мусульман, которые получили приказ идти на Фихль, устремились на юг. Когда они подошли к Фихлю, войско сто-явших там византийцев насчитывало около ста тысяч воинов. Большая часть войска просочилась в Хомс. Византийцы пусти-ли воды Табарии (Тивериадского озера) на окружающие озеро земли, чтобы преградить путь коннице мусульман. Залитая во-дой земля стала мягкой, скользкой и вязкой. Фихль находился на равнине, и, если бы земля была сухой, мусульмане могли бы без труда атаковать его, особенно учитывая их большой опыт ве-

дения войн в пустыне. ‘Аммар ибн Мухашшин распределил силы для осады города, но не стал брать его приступом. Во-первых, потому, что численность византийцев значительно превышала численность мусульман. Во-вторых, потому, что последние не могли преодолеть водную преграду, устроенную византийцами. Мусульмане ограничились осадой города, который стал главным оплотом византийцев в этой области. Освободившись после покорения Дамаска, Абу ‘Убайда объединил свои войска с войсками Абу аль-Авара ас-Сулями и сформировал войско по-новому. Авангардом командовал Халид ибн аль-Валид, правым флангом — Абу ‘Убайда ибн аль-Джаррах, левым флангом — ‘Амр ибн аль-‘Ас, конницей — Дырар ибн аль-Азвар, пехотой — ‘Ияд ибн Ганм. Общее командование было поручено Шурахбилью ибн Хасане, поскольку место предполагаемого сражения находилось на вверенной ему территории. Шурахбиль принял на себя командование, упорядочил силы, разделив их на основные и запасные, и разработал планы действия в экстренных случаях. Шурахбиль и его воины находились в полной боевой готовности.

Осада Фихля продлилась достаточно долго, и в одну из ночей византийцы решили выйти из города и неожиданно напасть на мусульман. Однако Шурахбиль со своим войском, помня предостережения ‘Умара , днём и ночью находился в полной боевой готовности. Поэтому он достойно встретил непрошеных гостей. Сражение продолжалось всю ночь и весь день, а к вечеру боевой дух византийцев окончательно упал, и Шурахбиль нанёс им социрушительное поражение. В рядах византийцев началась паника. Их действия стали беспорядочными, и в конце концов они пострадали от водной преграды, которую сами же и соорудили. Мусульмане преследовали их и почти полностью истребили напавшие на них отряды.

После победы в сражении при Фихле Шурахбиль ибн Хасана был направлен в Иорданию, а ‘Амр ибн аль-‘Ас — в Палестину.

Абу ‘Убайда ибн аль-Джаррах и Халид ибн аль-Валид отправились к Хомсу. В Мардж-ар-Рум он встретился с войсками, которые Ираклий послал сражаться с мусульманами. Войском ко-

мандовал Феодор. Халид встал напротив первого войска, однако утром он обнаружил, что от Феодора и его войска не осталось и следа. Феодор оставил Халида и поспешил к Дамаску, чтобы захватить его, поскольку думал, что в городе не осталось воинов и его некому защищать. Халид понял, что задумал Феодор, и отправился следом за ним. А оставшийся в городе Язид ибн Абу Суфьян, узнав о приближении византийцев, подготовился к сражению и вышел навстречу византийцам. Феодор оказался зажатым между двумя войсками. Мусульмане окружили византийцев, и почти никому не удалось ускользнуть.

### § 3. Покорение Байсана и Табарийи

Предводитель мусульман послал ‘Умару  известие о победе и пятую часть военной добычи, после чего отделил от своего войска два больших отряда. Командование одним из них он поручил Шурахбию ибн Хасане и отправил его в Байсан. А второй отряд он отправил в Табарийю (местность возле Тивериадского озера). Каждый отряд выполнил данное ему поручение и заключил мир с жителями взятого города на тех же условиях, что и с жителями Дамаска.

### § 4. Покорение Хомса

Потерпевшие поражение византийцы отступили к Хомсу. Абу ‘Убайда со своим войском направился туда и осадил город. К нему присоединился Халид ибн аль-Валид со своими отрядами. Осада была жёсткой, и пришлась она как раз на сезон холодов. Византийцы держались в надежде, что холод заставит мусульман снять осаду и уйти. Однако мусульмане проявили терпение. Удивительно, но византийцы даже в тёплой одежде страдали от холода, тогда как мусульмане пережили зиму в одних сандалиях, в которых они пришли из своих земель, и при этом никто не

погиб от холода. Когда зима кончилась, мусульмане ужесточили осаду. Некоторые жители города посоветовали остальным заключить мир с мусульманами, однако те сказали, что не станут заключать мир, пока их правитель находится среди них.

Согласно другой версии, в один из дней войско мусульман прокричало несколько раз во весь голос «Аллах велик!», отчего стены домов задрожали, а непрочные даже покосились и упали. После этого простые люди, находившиеся в городе, пришли к своим предводителям и сказал: «Разве вы не видите, что происходит?! Может, вы заключите с ними мирный договор ради нас?» И они заключили с мусульманами мирный договор на тех же условиях, что и с жителями Дамаска. Мусульманам отходила половина домов в городе, с земель взимался харадж, а жители должны были выплачивать джизью в соответствии со своим материальным положением. Абу ‘Убайда оставил в Хомсе многочисленное войско с несколькими командующими, среди которых были Биляль и аль-Микдад. Абу ‘Убайда написал ‘Умару, что Ираклий отрезал воду Евфрата от Джазиры и что он то появляется, то скрывается вновь. ‘Умар написал ему в ответ, чтобы он оставался в Шаме.

## § 5. Сражение при Киннасрине

Абу ‘Убайда отправил Халида ибн аль-Валида в сторону Киннасрина. Навстречу Халиду вышло огромное войско византийцев под командованием Минаса. Сражение закончилось поражением византийцев. После победы Халид подошёл к городу. Жители укрылись за крепостными стенами, готовясь отразить нападение. Халид сказал им: «Даже если бы вы сидели на облаке, Аллах поднял бы нас к вам или спустил бы вас к нам!» Они задумались и поняли, что у них не хватит сил, чтобы сражаться, и что они не смогут выдержать длительную осаду. Тогда они попросили Халида заключить с ними мир на тех же условиях, что и с жителями Дамаска. Узнав о поступке Халида, ‘Умар сказал: «Халид сам на-

значил себя командующим... Да помилует Аллах Абу Бакра! Он знал благородных мужей лучше, чем я... Поистине, я отстранил Халида вовсе не потому, что недоволен им или обвиняю его в ве-роломстве. Причина в том, что люди очарованы им, и я испугал-ся, что они начнут всецело полагаться на него (вместо того что-бы полагаться на Аллаха)».

## § 6. Сражение при Кайсарии<sup>99</sup>

В 15 году хиджры ‘Умар назначил Му‘авию командовать войска-ми, которые должны были предпринять поход на Кайсарию. ‘Умар написал ему: «Я поручаю тебе идти на Кайсарию. Иди же и проси у Аллаха помочь против них. Чаще говори: “Нет спо-собности изменить что-либо и силы для этого ни у кого, кроме как от Аллаха — Возвышенного, Великого. Аллах — наш Господь, наша надежда и наш Покровитель. Прекрасный Он Покровитель и прекрасный Он Помощник”».

Му‘авия направился к Кайсирии и осадил её. Жители горо-да несколько раз выходили для сражения с мусульманами. По-следнее сражение было долгим и трудным, однако Му‘авия со своим войском стоял насмерть, и Всевышний Аллах даровал му-сульманам победу. В этом сражении византийцы потеряли око-ло ста тысяч воинов. Му‘авия послал ‘Умару сообщение о победе и пятую часть военной добычи. Профессор ‘Абд-ар-Рахман аш-Шуджа‘ утверждает, что города Шама сдавались один за другим, поскольку византийцы после нескольких поражений пали духом и не оказывали серьёзного сопротивления. Сдались города Бей-рут, Сайда, Наблюс, Лидд, Халеб, Антакья и другие. Кайсарийя стала последним из этих городов, и Му‘авия покорил его уже по-сле того, как Иерусалим был открыт для ислама.

---

<sup>99</sup> Кайсария — город в Палестине на побережье Средиземного мо-ря, расположенный между городами Хайфа и Яффа. (Не путать с горо-дом под тем же названием, который расположен в Турции.)

## § 7. Покорение Иерусалима

Войсками византийцев в Палестине командовал некто Артабан, который занимал важное место при императоре. Это был выдающийся и вместе с тем безжалостный полководец. Он собрал в Рамле большое войско. Ещё одно многочисленное войско стояло в Иерусалиме. 'Амр ибн аль-'Ас написал об этом 'Умару, и 'Умар сказал: «Ударим Артабана византийцев Артабаном арабов и посмотрим, что из этого получится». И действительно, эти два военачальника не уступали друг другу в доблести и отваге и оба были уважаемыми и влиятельными людьми. Вторая битва при Аджнадине<sup>[80]</sup>, в которой мусульмане победили византийцев, открыла мусульманам дорогу в Палестину.

В действительности сражение при Иерусалиме началось даже раньше второго сражения при Аджнадине. Артабан, как мы уже сказали, собрал войска в Рамле и в Иерусалиме. А Рамлю от Иерусалима отделяло расстояние в 18 километров. Это были два главных города Палестины, и Артабан предполагал, что рано или поздно мусульмане под командованием 'Амра ибн аль-'Аса нападут на них.

Согласно плану 'Умара , мусульмане должны были отвлекать византийцев от 'Амра ибн аль-'Аса до тех пор, пока 'Амр не победит византийцев, собравшихся в Аджнадине. А потом, когда мусульмане освободятся, они должны были покорить Иерусалим и оставшиеся области Шама. 'Умар велел Му'авии вести конницу к Кайсарии, чтобы отвлечь внимание находившихся там византийцев от 'Амра. Что

[80] 'Усман ибн Мухаммад Хамис пишет: «Это одна из решающих битв между мусульманами и византийцами. 'Амр ибн аль-'Ас отправился со своим войском в Аджнадин, а византийцы выступили со своим командующим Артабаном. Когда об этом доложили 'Умару ибн аль-Хаттабу, он сказал: "Бросим против Артабана византийцев Артабана арабов и посмотрим, что получится". 'Амр ибн аль-'Ас просто-ял вместе с войском в Аджнадине некоторое время. Артабан не предпринимал никаких действий, и 'Амр не знал, что у него на уме. От 'Умара не поступало никаких распоряжений, и 'Амр принял решение самостоятельно идти к врагу, не ожидая инструкций. Под видом посла 'Амра ибн аль-'Аса он пришёл к Артабану и поговорил с ним. Артабан, у которого, видимо, появились какие-то подозрения, сказал что-то своей охране. 'Амр подумал, что его, возможно, раскрыли и Артабан велел убить его. Тогда он сказал Артабану: "О предводитель!

Я выслушал тебя, ты выслушал меня. Поистине, я один из десяти человек, которых ‘Умар ибн аль-Хаттаб послал вместе с ‘Амром ибн аль-‘Асом, чтобы мы наблюдали за ним, и я хотел бы привести к тебе их, чтобы ты поговорил с ними”. Артабан сказал: “Хорошо, приведи их”. И он снова что-то сказал страже. ‘Амр вышел, не встретив никаких препятствий. Потом Артабан выяснил, что к нему приходил сам ‘Амр ибн аль-‘Ас, и сказал: “Этот человек обвёл меня вокруг пальца… Ей-богу, это самый смыслённый из арабов!”»

А Мухаммад аль-Худари пишет: «Тем временем ‘Амр ибн аль-‘Ас, который находился в Иордании, отправился к Аджнадину, где собралось огромное войско византийцев под командованием великого византийского полководца Артабана. ‘Амр начал жёсткую осаду города и посыпал разведчиков до тех пор, пока не узнал, как его можно взять. После этого он сразился с осаждёнными и нанёс им поражение. Артабан бежал в Илию (Иерусалим)».

же касается ‘Амра, то он действовал по тому же плану. Он послал ‘Алькаму ибн аль-Хакима аль-Фариси и Масрука ибн Фуляна аль-Мекки с отрядами, которые должны были отвлечь войска, защищавшие Иерусалим. Как только к ‘Амру пришло подкрепление, он послал Мухаммада ибн ‘Амра вслед за ‘Алькамой и Масруком. А ‘Умар ибн ‘Амр ибн Умайя ад-Дамири был направлен ‘Амром к тем силам, которые уже стояли напротив Рамли. Сам ‘Амр остался в Аджнадине готовиться к решающему сражению с Артабаном. В это время защитники Иерусалима старались отогнать мусульман от стен города, и то и дело завязывался бой.

Сражение в Аджнадине было не менее жестоким и кровопролитным, чем сражение при Ярмуке. Ат-Табари передаёт, что ‘Алькама, Масрук, Мухаммад и Абу Айюб присоединились к ‘Амру в Аджнадине, после чего ‘Амр отправился со своими войсками к Иерусалиму.

Мусульманские войска под командованием ‘Амра окружили Иерусалим и осадили его. Иерусалим был хорошо укреплённым городом. Сражение началось спустя три дня после начала осады. Когда мусульмане подошли к стенам города, лучники, стоявшие на стенах, осыпали их сверху градом стрел, от которых мусульмане закрывались своими щитами. Мусульмане сражались с противником с утра и до захода солнца. Так продолжалось несколько дней. В одиннадцатый день осады подошли Абу ‘Убайда, Халид и ‘Абд-ар-Рахман ибн Абу Бакр со своими войсками. Увидев их, жители Иерусалима испугались. Их желание сражаться таяло с каждым днём. Осада продолжалась четыре месяца. Почти каждый

день между мусульманами и византийцами завязывалось сражение. Мусульмане страдали от холода, дождя и снега, однако оставались стойкими и терпеливыми. Византийцы поняли, что мусульмане не собираются снимать осаду, и патриарх Софроний решил предпринять последнюю попытку. Он послал 'Амру ибн аль-Асу письмо, в котором предлагал ему снять осаду и уйти, убеждая его в том, что город неприступен и он напрасно теряет время под его стенами.

Артабан написал 'Амру: «Ты — мой друг и равный мне. Ты занимаешь в своём народе такое же положение, как я в своём. Ей-богу, ты не завоюешь в Палестине ничего после Аджнадина. Возвращайся же, а не то потерпишь поражение подобно тем, кто пытался совершить подобное ранее». 'Амр послал ему ответное письмо, в котором говорил, что он — покоритель этих земель. Гонец вернулся к 'Амру после того, как отнёс послание, и рассказал, что Артабан, прочитав письмо, улыбнулся и сказал, что покоритель этих земель — человек по имени 'Умар.

'Амр понял, что предводитель византийцев имел в виду халифа и написал об этом 'Умару. 'Умар, посоветовавшись со своими сподвижниками, оставил в Медине вместо себя 'Али ибн Абу Талиба, взял с собой отряд и отправился в Шам. Он остановился в Джабии. В Джабию к нему пришли жители Иерусалима, прося гарантировать им безопасность, и 'Умар  заключил с ними мир при условии, что они будут выплачивать джизью.

Ат-Табари передаёт несколько версий истории осады и взятия Иерусалима. В одной из них говорится, что осадил город 'Амр ибн аль-'Ас. В другой же утверждается, что жители Иерусалима встретились с Абу 'Убайдой и изъявили желание заключить с мусульманами мирный договор с условием, что сам халиф приедет в Иерусалим и выступит гарантом соблюдения этого договора. После этого 'Умар ибн аль-Хаттаб прибыл в Шам, оставив вместо себя в Медине 'Али ибн Абу Талиба. Ибн аль-Асир приводит две очень похожие версии. Аль-Вакиди утверждает, что осаду Иерусалима вёл Абу 'Убайда. Он отправил к городу тридцать пять тысяч воинов под командованием семи командующих. Это были Халид ибн аль-Валид, Язид ибн Абу Суфьян, Шурахбиль ибн Хасана, аль-Миркалль ибн Хашим

ибн Абу Ваккас, аль-Мусаййиб ибн Наджийя аль-Фазари, Кайс ибн Хубайра аль-Муради и Урва ибн аль-Мухаллиль ибн Язид. Каждый день он посыпал по пять тысяч воинов с одним командующим. Он сам прибыл последним, после чего началось сражение. Мусульмане сражались с защитниками города в течение нескольких дней. Потом к Абу ‘Убайде пришли жители города и предложили ему войти в город без боя. При этом они поставили условие: заключать мирный договор они будут с халифом ‘Умаром. Затем он приводит версию, очень похожую на версии ат-Табари и Ибн аль-Асира. В его версии добавлено, что, когда ‘Умар подъехал к Иерусалиму, ему навстречу вышел патриарх и, увидев ‘Умара, сказал: «Ей-богу, это тот человек, описания которого мы находим в наших священных книгах, — именно он должен был завоевать наши земли». Затем он вернулся к своему народу и рассказал им о том, что увидел. Они открыли ворота и поспешили выйти, поскольку устали от длительной осады. Они попросили ‘Умара гарантировать им безопасность и заключить с ними мирный договор, сказав, что они готовы выплачивать джизью. Однако версия аль-Вакиди представляется нам неправдоподобной, потому что, пока ‘Амр ибн аль-‘Ас осаждал Иерусалим, остальные командующие были слишком заняты, чтобы помогать ему. Они продолжали победоносное продвижение мусульманских войск на территории Шама. Абу ‘Убайда и Халид покоряли Хомс, Хаму, Киннарин и Халеб, а потом устремились к побережью Шама, чтобы открыть для ислама Антакию, Латакию и Арку. А Язид ибн Абу Суфьян в то же время открыл для ислама южное побережье от Бейрута до Сайды, а также северные области от Аскаляна до Сура.

Аль-Билязури упоминает о том, что осаду Иерусалима вёл ‘Амр ибн аль-‘Ас после того, как покорил Рафах. А Абу ‘Убайда «прибыл к нему... после покорения Киннарина и его окрестностей, и это произошло в 16 году». И жители Иерусалима пришли к Абу ‘Убайде и попросили его заключить с ними мирный договор на тех же условиях, что и с жителями городов Шама. Они поставили условие о том, что гарантом должен выступать сам халиф. Абу ‘Убайда написал об этом ‘Умару, и тот прибыл, остановившись в Джабии, а потом направился к Иерусалиму и под-

писал с жителями мирный договор. Согласно его версии, Иерусалим был открыт для ислама в 17 году хиджры.

Мы считаем наиболее достоверной первую версию, то есть версию ат-Табари. Однако вполне возможно, что Абу ‘Убайда встречался с ‘Умаром в Джабии: он был командующим войск мусульман в Шаме, ‘Умар мог вызвать его к себе в Джабию для обсуждения сложившейся ситуации и дальнейших действий, и Абу ‘Убайда мог приехать к ‘Умару вместе с главными командующими — Язидом, Шурахбilem и другими.

Однако из текста мирного договора, заключённого с жителями Иерусалима, следует, что Абу ‘Убайда не выступал в качестве свидетеля при его заключении. Свидетелями выступили ‘Амр ибн аль-‘Ас, ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф, Му‘авия ибн Абу Суфьян и Халид ибн аль-Валид. А это лишнее доказательство того, что Абу ‘Убайда не был командующим войск, которые осаждали Иерусалим. Ими командовал ‘Амр ибн аль-‘Ас.

**Мирный договор.** Ниже приводится текст договора: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! Раб Аллаха ‘Умар, повелитель верующих, гарантирует жителям Илии неприкословенность их жизней, имущества, храмов, крестов и всего, что относится к их религии, — их больным и здоровым и всей их общине. Мусульманам запрещено селиться в их храмах, разрушать их, брать из них что-нибудь, выносить из них убранство и кресты. Имущество христиан также неприкосновенно для них, и они не имеют права принуждать их к принятию ислама или причинять им вред. В Илии вместе с ними не должен жить ни один иудей<sup>100</sup>. Жители Илии должны выплачивать джизью, как выплачивают её жители Мадаина (Ктесифона). И они должны изгнать из города всех ромеев<sup>101</sup> и разбойников. Кто выйдет

<sup>100</sup> Важно отметить, что иудеев выселили не мусульмане, а Ираклий за то, что те пособничали персам.

<sup>101</sup> Ромеи — вообще самоназвание жителей Восточной Римской империи (названной Византийской уже после того, как империя прекратила своё существование). Здесь, по всей видимости, имеются в виду

из города, тому гарантирована безопасность и неприкосновенность имущества до тех пор, пока он не доберётся до своего убежища. А кто пожелает остаться, тот должен выплачивать такую же джизью, как и остальные жители Илии. Кто из жителей Илии желает присоединиться к ромеям вместе со своим имуществом и оставить храмы и кресты<sup>102</sup>, тем гарантирована безопасность до тех пор, пока они не доберутся до своего убежища. Кто жил на этой земле до убийства такого-то, тот может остаться и выплачивать такую же джизью, как и остальные жители Илии, или уйти вместе с ромеями. Кто желает, может вернуться к своей семье. С них ничего не будут взимать до сбора урожая. Этот договор дарован вам Аллахом и Его Посланником, и халифы и все верующие обязуются соблюдать его при условии, что жители будут выплачивать джизью. Это засвидетельствовали 'Амр ибн аль-'Ас, 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф, Му'авия ибн Абу Суфьян и Халид ибн аль-Валид». Договор был записан в 15 г. х.

**Подвиг Васили ибн аль-Аска.** Василя рассказывает: «Я услышал скрип Джабийских ворот и увидел выходящую оттуда конницу. Я дал им пройти немного, а потом устремился к ним с криком: “Аллах велик”. Они решили, что окружены, и бросились назад к воротам, оставив своего командующего без защиты. Я ударил его копьём и выбил из седла. При этом рука моя задела повод коня, и он пустился вскачь. Они оглянулись и увидели, что я один, после чего устремились за мной, преследуя меня. Я ударил одного всадника копьём и убил его, потом ко мне приблизился другой, и я убил и его тоже. Потом я прискакал к Халиду ибн аль-Валиду и увидел прибывшего к нему предводителя византийцев, который просил его гарантировать безопасность жителям Дамаска».

**Му'аз ибн Джабаль и византийцы.** Незадолго до сражения при Фихле византийцы отправили к мусульманам гонца, попросив при-

---

ду остатки укрывшихся в Иерусалиме византийских войск, разбитых в битве при Ярмуке.

<sup>102</sup> Имеется в виду, что после их отъезда не пострадают их церкви.

слать к ним кого-нибудь для переговоров: «Мы спросим его, чего вы хотите, о чём просите и к чему призываеете, и скажем ему, чего хотим мы». Абу Убайда послал к ним Му‘аза ибн Джабаля. Византийцы приготовились к встрече с ним, надев свои лучшие одёжды и лучшее оружие. Они устлали землю великолепными коврами с подушками. Всё это должно было, по их замыслу, произвести неизгладимое впечатление на посланца мусульман. Каково же было их удивление, когда прибывший Му‘аз обвёл всю эту пышную красоту равнодушным взглядом. Они поняли, что богатое убранство не произвело на него никакого впечатления, а их оружие не вселило в его сердце страха. Они увидели перед собой скромного, неприхотливого и равнодушного к мирским благам человека. Он отказался отдать поводья своего коня подбежавшему слуге и садиться на их дорогие ковры. Он сказал: «Я не сяду на эти ковры, на которых сидите вы, лишая этого простых людей». С этими словами он сел на землю и сказал: «Поистине я — один из рабов Аллаха. Я сижу на ковре Аллаха и не беру ничего из имущества Аллаха себе, лишая этого своих братьев».

После этого у них состоялся разговор, во время которого они спросили Му‘аза об исламе и он ответил на их вопросы. Они также спросили его об Иисусе, и он прочитал им аят:

**Воистину, ‘Иса перед Аллахом подобен Адаму. Он сотворил его из праха, а затем сказал ему: «Будь!» — и тот возник.**

Сура 3 «Семейство ‘Имрана», аят 59

إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ اَدَمَ حَلَقَهُ رَبُّهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ رُّبُّكُنْ فَيَكُونُ



Му‘аз разъяснил, чего хотят от византийцев мусульмане, и прочитал им слова Всевышнего:

**О вы, которые уверовали! Сражайтесь с неверующими, которые находятся вблизи вас. И пусть они убедятся в вашей супротивности.**

Сура 9 «Покаяние», аят 123

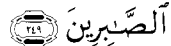
يَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا قَاتِلُوا الظَّالِمِينَ  
يَلُوْنُكُمْ مِنْ الْكُفَّارِ وَلَيَحْدُوْ  
فِيْكُمْ غَلْظَةٌ

Византийцы сказали ему, что причиной победы мусульман над персами стала смерть персидского правителя, а правитель византийцев жив и здоров, и воинов у него много. Mu'az сказал им: «Ваш царь — Ираклий, наш царь — Аллах, а наш предводитель — человек из нашего числа. Пока он поступает с нами согласно Книге Аллаха и Сунне нашего Пророка, мы оставляем его править нами, а если он начнёт поступать иначе, мы смесят его. Он не отделяется от нас, не превозносится над нами и не берёт себе ничего, лишая этого нас». А когда они напомнили ему о своей многочисленности, он прочитал им аят:

**«Сколько малочисленных отрядов победило многочисленные отряды по воле Аллаха!» Аллах — с терпеливыми.**

Сура 2 «Корова», аят 249

كَمْ مِنْ فِتْنَةٍ قَلِيلَةً غَلَبَتْ فِتْنَةً  
كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ  
الصَّابِرِينَ



Таким образом, византийцам не удалось произвести на Mu'aza впечатление своими приготовлениями. Тогда они стали предлагать ему мир с тем условием, что они отадут мусульманам Бальку и её окрестности. Mu'az же ответил им, что они должны выбрать одно из трёх: ислам, джизью или войну. Византийцы разгневались и сказали: «Возвращайся к своим товарищам!» Mu'az сказал им на прощание: «Клянусь Аллахом, либо вы убьёте нас всех до последнего, либо мы изгоним вас из этих земель униженными». После этого он ушёл. В этом эпизоде Mu'az предстаёт не только проповедником религии Всевышнего, но и искусным политиком и военным. Он не угрожал византийцам и не пытался запугать их, а лишь сообщал им факты. После переговоров с византийцами он вернулся в стан мусульман и пересказал командованию свой разговор с византийцами от начала до конца. Абу 'Убайда одобрил всё, что Mu'az сказал византийцам.

Важно отметить, что, прежде чем начать сражаться с противником, мусульмане призывали его к исламу.

**'Убада ибн ас-Самит.** 'Убада ибн ас-Самит командовал правым флангом войска мусульман во время осады Кайсарии. Он обратился к воинам с речью, поднимая их боевой дух и предостерегая

их от ослушания Аллаха, после чего повёл своих воинов в атаку. Они убили много византийцев, но не достигли своей цели. Тогда ‘Убада вернулся на своё место и сказал: «О мусульмане! Я был самым младшим из накибов<sup>103</sup> и пережил их, и Всевышний Аллах пожелал оставить меня в этом мире до тех пор, пока мне не довелось сражаться с врагом вместе с вами. Клянусь Тем, в Чьей Длани душа моя, когда бы я ни атаковал язычников с отрядом верующих, они всегда отступали, оставляя нам свои позиции, и мы одолевали их по воле Всевышнего. А что случилось сейчас? Почему вы атаковали их, но не смогли отбросить назад? Я боюсь, что произошло одно из двух. Либо кто-то из вас присвоил что-то из военной добычи, либо вы не были до конца искренними перед Аллахом, когда атаковали их». И он сказал им, что они должны стремиться к мученичеству со всей искренностью и что он будет их предводителем в этом и не вернётся на своё место, пока Всевышний Аллах не дарует ему победу или мученичество. Когда мусульмане и византийцы снова начали сражаться, ‘Убада спешился, оставив своего коня. Увидев это, ‘Умайр ибн Са‘д громко сообщил мусульманам о том, что сделал их предводитель, и призвал их последовать его примеру. Мусульмане воодушевились и сражались так, что нанесли византийцам поражение и отбросили их назад, заняв их позиции.

**Умм Хаким бинт аль-Харис.** Она была женой ‘Икримы ибн Абу Джахля, а после того как он погиб в бою и она выждала положенный срок, к ней посватались Язид ибн Абу Суфьян и Халид ибн Са‘ид. Она выбрала Халида, и они поженились. Когда мусульмане остановились в Марадж-ас-Суфр, он подготовил свадебное угощение. Там прошла их первая брачная ночь. Утром началось сражение с византийцами, и Халид погиб в бою, а Умм Хаким плотнее закуталась в свои одежды, взяла шест от шатра и стала подстерегать византийцев. В тот день она убила семь вражеских воинов.

**Ираклий покидает Шам.** Это событие произошло в 15 или 16 году хиджры после того, как византийцы потерпели пораже-

---

<sup>103</sup> Накиб — зд.: командир отряда из шести человек.

ние в нескольких сражениях с мусульманами. Ираклий вернулся в Константинополь и остался там.

**‘Умар и Абу ‘Убайда.** Когда Абу ‘Убайда прибыл к ‘Умару на своей верблюдице, они поговорили, а потом ‘Умар велел людям разойтись, а сам доехал вместе с Абу ‘Убайдой до его дома. Зайдя в дом, он не увидел ничего, кроме меча, щита и седла. Увидев, как живёт командующий его войск в Шаме, ‘Умар вздохнул: «Всех нас изменил мир этот, кроме тебя, о Абу ‘Убайда».

**‘Умар в мечети Аль-Акса.** ‘Умар совершил молитву в Иерусалиме, в том месте, в котором молился Посланник Аллаха ﷺ во время своего ночного путешествия в Иерусалим. Он согласовал с предводителем христиан строительство мечети, и решено было построить её перед скалой. Там было много мусора и камней, и ‘Умар ﷺ сам начал убирать их. Он переносил их в своей одежде, и остальные верующие последовали его примеру. Благодаря этому место для будущей мечети очистили довольно быстро. После этого ‘Умар ﷺ велел начать строительство. Он предоставил местным христианам свободу вероисповедания.

Позже Абу ‘Убайда узнал о том, что византийцы собираются атаковать Хомс, чтобы вернуть его себе. Мусульмане решили отойти до получения указаний от ‘Умара. Жители, узнав об этом, сказали: «Ваше правление и ваша справедливость милее нам, чем притеснение, от которого мы страдали, когда нами правили они!» ‘Умар, узнав о том, что Абу ‘Убайда со своими войсками оказался в трудном положении, послал к нему подкрепление. Одновременно он послал войска в Джазиру. Мусульмане удержали Хомс, разбив византийцев.

В 17 году мусульмане покорили Джазиру. Ракка, Насыбин, Харран и Рахха сдались, согласившись выплачивать джизью.

## Глава вторая

### Покорение Египта и Ливии

У мусульман было достаточно причин для того, чтобы идти на Египет. Покорив Шам, мусульмане разделили владения Византийской империи на две части. Египет и север Африки по-прежнему принадлежал им. Там стояли византийские войска и гарнизоны. При этом у них был сильный флот. А это означало, что мусульмане должны были опасаться нападения со стороны Египта в любую минуту. К тому же Египет был богатым, и для империи он служил дойной коровой, что также было невыгодно мусульманам, поскольку, чем сильнее враг и чем больше у него источников силы, тем труднее одолеть его. И, наконец, местные жители страдали от жестокости и жадности своих хозяев, что позволяло мусульманам надеяться на отсутствие сопротивления с их стороны.

‘Умар направил в Египет ‘Амра ибн аль-‘Аса, а вслед за ним — аз-Зубайра ибн аль-‘Аввама.

#### § 1. Покорение Египта

‘Амр двигался на запад, но вражеское войско впервые встретил только в Фарме. Там и состоялось первое сражение мусульман с врагами в Египте. Мусульмане осадили город. Осада продолжалась несколько месяцев. За это время ‘Амр выяснил, что численность воинов врага превышает численность мусульман в не-

сколько раз и они хорошо вооружены. Время от времени происходили сражения у стен города, однако каждый раз они завершались победой мусульман. Наконец произошло решающее сражение, и город оказался во власти мусульман. При этом местные жители поняли, что помогать мусульманам — в их интересах.

‘Амр велел разрушить городскую стену и укрепления внутри города, чтобы враг, если он вздумает вернуться, не мог использовать город в своих целях. Мусульмане продвигались в глубь Египта. Они встретились с главой христиан Шама католикосом Абу Марьямом. Его сопровождал епископ, которого мукаукис (александрийский патриарх Кир), правитель Египта, послал для защиты страны. Как только ‘Амр подошёл, христиане начали сражаться, но он сказал им: «Не спешите. Сначала вы должны выслушать, зачем мы пришли. Пусть ко мне выйдут католикос и епископ».

Они вышли к нему, и он призвал их к исламу и сообщил им о наставлении, которое Посланник Аллаха ﷺ дал верующим относительно жителей Египта из-за Хаджар, матери Исма‘иля. Посланник Аллаха ﷺ сказал, предрекая завоевание Египта: *«Поистине, вы завоюете Египет, землю, в которой часто упоминают о каратах. Когда завоюете её, хорошо обходитесь с её жителями, ибо, поистине, они имеют право на защиту и состоят с нами в кровном родстве*<sup>104</sup>»<sup>[81]</sup> [Муслим].

[81] Учёные сказали, толкуя этот хадис: «Что касается кровного родства, то имеется в виду, что Хаджар, мать Исма‘иля, была египтянкой, что же касается родства по женской линии, то подразумевается, что Мария, мать Ибрахима, сына Посланника Аллаха ﷺ, также была египтянкой».

---

<sup>104</sup> Или «...они имеют право на защиту и состоят с нами в родстве по женской линии».

Услышав упоминание о Хаджар, они сказали: «Это очень далёкое родство, и такие родственные связи поддерживают лишь пророки... Гарантируй нам безопасность до тех пор, пока мы не вернёмся к тебе». ‘Амр сказал: «Я не из тех, кого можно обмануть... Однако я даю вам три дня на раздумье». Они попросили: «Добавь нам». Тогда он добавил им один день. Они вернулись к мукаукису, предводителю коптов, и Артабану, наместнику византийцев, и передали им всё сказанное мусульманами. Артабан сказал, что намерен воевать. После этого он напал на мусульман, однако те нанесли ему поражение и заставили отступить к Александрии.

В Бальбисе мусульмане обнаружили дочь мукаукиса, которая должна была выйти замуж за Константина, сына Ираклия, но не хотела этого. ‘Амр напомнил мусульманам о том, что в своё время мукаукис посыпал Пророку  дары и они должны отвечать добром на добро. ‘Амр предложил отослать её к отцу вместе со всеми, кто сопровождал её, и не брать ничего из её драгоценностей и вещей. Мусульмане согласились с его мнением, и она была доставлена к отцу. По дороге служанка сказала ей: «Госпожа, арабы окружают нас со всех сторон». Та ответила: «В шатре араба я меньше боюсь за свою безопасность и честь, чем в доме моего отца».

Отец обрадовался, когда увидел её, и этот благородный поступок мусульман приятно удивил коптов.

Покорив Бальбис, ‘Амр сразился с византийцами в Умм-Данин на Ниле. ‘Умар прислал ему подкрепление — четырёх командующих, с каждым из которых была тысяча воинов. Этими командующими были аз-Зубайр ибн аль-‘Аввам, аль-Микдад ибн аль-Асвад, ‘Убада ибн ас-Самит и Масляма ибн Мухалляд. Во многом благодаря засадам, которые подготовил ‘Амр ибн аль-‘Ас, мусульмане разгромили врага.

В крепости Бабильюн<sup>105</sup> собирались потерпевшие поражение при Умм-Данин. ‘Амр подошёл к крепости и осадил город. Осада продолжалась семь месяцев, после чего начались переговоры

---

<sup>105</sup> Б а б и л ь ю н — южная часть современного Каира.

и мухакис выбрал джизью, однако Ираклий не одобрил принятное им решение, вызвал его к себе в Константинополь и отправил в ссылку. Увидев, что ворота никто не открывает, аз-Зубайр сказал: «Я дарю душу свою Аллаху и надеюсь, что посредством этого Аллах дарует мусульманам победу». И он взобрался на крепостную стену вместе с несколькими воинами. Он велел мусульманам атаковать крепость, как только они услышат его такбир. Они так и сделали. Жители города, услышав такбир и шум, решили, что всё мусульманское войско ворвалось в крепость, и бежали. После этого мусульмане открыли ворота и вошли в город. Хотя город был взят силой, ‘Амр позволил византийским воинам взять с собой провизию на несколько дней и покинуть город. Что же касается крепости, припасов и оружия, то всё это досталось мусульманам. Позже крепостные башни и стены были разрушены, чтобы враг не смог воспользоваться ими вновь.

Копты, убедившись, что мусульмане коренным образом отличаются от несправедливых и жестоких солдат империи, стали помогать мусульманам. ‘Амр продвигался вглубь египетских территорий. У крепости Карион на подступах к Александрии произошло грандиозное сражение, которое оказалось трудным для обеих сторон, но в конце концов Всевышний Аллах даровал мусульманам победу. Если же говорить об Александрии, то она была стратегически важным городом для византийцев, и Ираклий понимал, что, если мусульмане завладеют Александрией, византийцам будет нанесён огромный ущерб. Для них это был второй по важности город после Константинополя. Утверждают, что Ираклий хотел даже собрать войска и идти спасать Александрию лично, однако он скончался прежде, чем успел осуществить своё намерение. После этого началась борьба за трон в Византийском государстве, которая ещё больше ослабила византийцев. Осада Александрии продолжалась несколько месяцев, после чего мусульмане под командованием ‘Убады ибн ас-Самита одержали победу. ‘Амр заключил с жителями мир на тех же условиях, что и с жителями Бabилюна, и не стал никого казнить или брать в плен. Оставил не-

большое войско в Александрии, ‘Амр двинулся дальше. Александрия перешла под власть мусульман в 21 году хиджры.

Немного позже мусульмане под предводительством ‘Амра ибн аль-‘Аса дошли до Бараки и Триполи, где стояли войска византийцев. Когда ‘Амр подошёл к Бараке, жители сразу изъявили желание заключить мирный договор с мусульманами, что и было сделано. После этого ‘Амр отправился к Триполи. Это был хорошо укреплённый город, в котором находилось большое и хорошо вооружённое войско византийцев. Узнав, что со стороны моря город не защищён стеной, мусульмане напали оттуда. Спастись смогли только те византийцы, которые добрались до своих кораблей и успели ускользнуть.

‘Амр хотел продолжить покорение Северной Африки и написал о своём намерении халифу. Однако ‘Умар счёл, что важнее закрепиться на столь быстро открытых для ислама территориях. Поэтому он велел ‘Амру остановиться у Триполи и не идти дальше.

Таким образом, в эпоху ‘Умара границы исламского государства значительно расширились, и до самой кончины ‘Умара множество разных народов, исповедовавших разные религии, жили под сенью его справедливого правления, не зная притеснений и жестокости, не беспокоясь о своей безопасности и беспрепятственно исповедуя свои религии.

## Глава третья

### Важнейшие уроки и выводы

#### § 1. 'Убада ибн ас-Самит и мукаукис

Мукаукис (патриарх Кир) послал к 'Амру ибн аль-'Асу гонца, предлагая ему прислать к ним несколько человек для переговоров, чтобы обсудить ситуацию, постараться договориться и тем самым избежать сражений. 'Амр задержал у себя посланцев патриарха на двое суток, так что патриарх уже начал тревожиться о них и даже подумал, что мусульмане, возможно, убили их. 'Амр поступил так для того, чтобы посланцы увидели, каковы мусульмане, как они живут, во что верят и как относятся друг к другу. Отпустив посланцев, 'Амр передал с ними следующий ответ: «Мы предоставляем вам выбрать одно из трёх. Либо вы примите ислам, станете нашими братьями и у вас будут такие же права, как и у нас, либо, если вы не согласны на это, вы должны будете выплачивать джизью. А если вы не согласны ни на то, ни на другое, мы будем сражаться с вами до тех пор, пока Аллах не рассудит нас с вами, а Он — Судья наилучший».

Когда посланцы вернулись к патриарху, он спросил их, что они видели. Они сказали: «Мы видели людей, которые любят смерть больше, чем жизнь, и скромность милее им, чем гордыня. Ни один из них не стремится к мирским благам и не желает их. Они сидят на земле и едят на коленях, и их предводитель — как один из них. Благородного среди них не отличишь от простого, а господина не отличишь от раба. Когда приходит время молитвы, они совершают её все вместе. Они омывают водой ко-

нечности и проявляют смиление в молитве». Патриарх сказал: «Ей-богу, если такие люди вздумают пойти на горы, они сдвинут и их! Таких не одолеть и не победить. Если мы сегодня не воспользуемся возможностью заключить с ними мир, то завтра будет поздно!» Сказав это, он вновь послал к ‘Амру гонцов с просьбой прислать к ним кого-нибудь из мусульман для переговоров. ‘Амр отправил к нему делегацию из десяти человек, в состав которой вошёл ‘Убада ибн ас-Самит. Именно он должен был вести переговоры с патриархом и его людьми. А ‘Убада был очень высоким, около двух метров ростом. ‘Амр наказал ‘Убаде не принимать ничего, кроме ислама, джиззы или сражения. ‘Убада был темнокожим, и, когда они вошли к патриарху, тот испугался его вида и велел говорить кому-то другому, однако мусульмане сказали: «Этот человек — самый мудрый и знающий из нас, он наш господин и лучший из нас, он более достоин говорить, все мы подчиняемся его слову и мнению, наш командующий назначил его нашим предводителем, и мы не станем поступать вразрез с его велением». Патриарх удивился и спросил их, как могут они согласиться с тем, что этот чёрный человек назначен их предводителем. Они же снова сказали, что он лучший из них и чернота кожи — не порок. Патриарх сказал: «Ладно, о темнокожий, подойди и говори со мной, только мягко, ибо меня пугает твоя чернота, и, если ты будешь суров в своих речах, страх мой перед тобой возрастёт». ‘Убада сказал: «Среди тех, от кого я пришёл, ещё тысяча таких, как я, и даже чернее. Что же до меня, то я уже немолод, но, несмотря на это, не боюсь встречи с любым врагом, даже если мне придётся сражаться с сотней воинов одновременно, и мои товарищи в этом подобны мне. Наша цель — сражаться на пути Аллаха, дабы снискать Его довольство. Мы сражаемся с тем, кто выступает против Всевышнего, не из стремления к мирским благам. И не жажда наживы движет нами, хотя Всевышний Аллах сделал дозволенным для нас то, что достаётся нам во время сражений. И любому из нас всё равно, имеет ли он золотые горы или не имеет ни дирхема, потому что от этого ми-

ра нам не нужно ничего, кроме того, чем мы можем утолить голод, и того, чем мы можем прикрыть наготу. И если у одного из нас нет ничего сверх этого, он считает это достаточным. А если у него есть гора золота, он расходует его на угодное Аллаху, а себе оставляет лишь необходимое, потому что наслаждение этого мира — не наслаждение, и благополучие мира этого — не благополучие. Истинное наслаждение и истинное благополучие — в мире вечном. Так повелел нам Господь и так повелел нам наш Пророк. Он взял с нас обещание, что никто из нас не станет стремиться ни к чему из благ мира этого, кроме того, чем можно утолить голод, и того, чем можно прикрыть наготу, а истинной нашей целью будет снискание Его довольства и борьба с Его врагами». Патриарх, выслушав ‘Убаду, сказал своему окружению: «Слышали ли вы когда-нибудь нечто подобное? Я испугался его вида, но слова его страшнее... Господь послал их для разрушения земли, и я думаю, что они завоюют весь мир». А ‘Убаде он сказал, что на помощь к ним идут огромные полчища византийцев, которых горстке мусульман, какими бы они ни были, ни за что не одолеть, и предложил им уйти с миром с тем условием, что каждый мусульманин получит по два динара, их командующий — сто, а халиф — тысячу. Однако ‘Убада пресёк его попытки прельстить мусульман богатством и сказал: «Не обольщай самого себя и своих товарищей. Ты напрасно пугаешь нас многочисленностью византийцев, ибо нам она не страшна... Напротив, если мы сразимся с ними и погибнем все до одного, это лишь приблизит нас к довольству Аллаха и Раю, а ни о чём ином мы и не мечтаем. Нас ожидает благо в любом случае. Если мы одолеем вас, нам достанется богатая добыча, а если вы одолеете нас, мы получим свою награду в мире вечном. А второе отраднее для нас, чем первое. Всевышний Аллах сказал нам в Своей Книге: “**Сколько малочисленных отрядов победило многочисленные отряды по воле Аллаха!**” (2:249). И каждый из нас взывает к Аллаху день и ночь, прося даровать ему мученичество и не возвращать его в его землю к его семье. Ибо мы вручили наши семьи Алла-

ху и не думаем о том, что оставили позади. Наша цель — впереди. Что же до мирских благ, то у нас их достаточно, и если бы нам принадлежали все мирские блага, которые только существуют, мы всё равно не взяли бы из них больше, чем берём сейчас». И он снова предложил патриарху выбрать одно из трёх: ислам, джизью или сражение. Патриарх обратился к людям, однако они упрямо стояли на своём и сказали, что не станут ни принимать ислам, ни выплачивать джизью. Патриарх попытался уговорить их, взывая к их разуму и убеждая их, что им не победить мусульман и что для всех будет лучше, если всё закончится миром. Однако люди отказались прислушаться к увещеваниям патриарха и понадеялись на византийские войска, которые, как они думали, смогут защитить их от любой опасности. На этом переговоры закончились, и ‘Убада со своими товарищами вернулся к ‘Амру иbn аль-‘Асу.

## § 2. Весть о победе

Когда Александрия была открыта для ислама, ‘Амр иbn аль-‘Ас послал Му‘авию иbn Худайджа<sup>[82]</sup> сообщить ‘Умару о победе. Тот прибыл в Медину в полдень и вместо того, чтобы идти сразу к ‘Умару, остался сидеть в мечети, думая, что ‘Умар, возможно, отдыхает в полдень, и не желая беспокоить его. Потом, когда он пришёл к ‘Умару, тот спросил, почему он не пошёл прямо к нему домой. Му‘авия объяснил. ‘Умар упрекнул его и сказал: «Е-

[82] Абу Ну‘айм Му‘авия ибн Худайдж ибн Джрафна аль-Кинди ас-Сакуни — сподвижник, предводитель, военачальник. Был правителем Египта. Сражался при Сыфтине на стороне Му‘авии. Му‘авия поручил ему командование войском, которое он отправил в Египет для сражения с Мухаммадом ибн Абу Бакром, а также для того, чтобы жители Египта присягнули Му‘авии. Участвовал в военных походах в Магриб, на Сицилию и в Бензарт. Правил Египтом до 51 года хиджры. Умер в Египте в 52 г. х.

ли я буду спать днём, я не смогу исполнять свои обязанности перед людьми. А если я буду спать по ночам, я погублю душу свою. О Му'авия, как же тут спать?!»

Услышав радостную весть, 'Умар совершил земной поклон в знак благодарности Всевышнему, потом велел созвать людей в мечеть, а когда они собрались, он предоставил Му'авии сообщить о победе.

### § 3. Мирный договор

После того как Египет был открыт для ислама и 'Амр ибн аль-'Ас сообщил об этом 'Умару , тот послал ему следующий договор: «С именем Аллаха, Милостивого, Милосердного! 'Амр ибн аль-'Ас гарантирует жителям Египта неприкосновенность их жизней, имущества и религии, их храмов и крестов, их суши и моря. Никто не имеет права входить к ним против их воли или забирать у них что-либо, и с ними не будут жить нубийцы (эфиопы). Жители Египта должны выплачивать джизью, если они согласны с этим мирным договором. Во время подъёма уровня воды в их реке (Ниле) это составляет пятьдесят тысяч тысяч дирхемов. Они отвечают за преступления разбойников из их числа. Если кто-то отказывается соблюдать договор, с остальных снимается часть джизьи, возложенная на него, а сам он лишается защиты. А когда уровень воды в Ниле уменьшается, джизья также уменьшается. Кто из числа византийцев или нубийцев (эфиопов) присоединится к этому мирному договору, тот обретает такие же права и на него возлагаются такие же обязанности, как и на остальных жителей Египта. А кто не желает присоединяться к договору и желает уйти, тому гарантируется безопасность до тех пор, пока он не доберётся до своего убежища. Этот договор дарован вам Аллахом и Его Посланником, и халифы и все верующие обязуются соблюдать его. Нубийцы (эфиопы), которые присоединились к договору, должны предоставить столько-то голов овец и коней в обмен на защиту от нападения и разрешениевести торговлю в Египте и ввозить или вывозить товар».

Свидетелями выступили аз-Зубайр и Абдаллах с Мухаммадом, его сыновья, а записали договор Вардан и Хадр [Табари. Тарих. Т. 4. С. 109]. К этому договору присоединились все жители Египта<sup>106</sup>.

#### § 4. Уничтожение Александрийской библиотеки

В наше время признанные историки опровергли несправедливое обвинение, согласно которому Амр ибн аль-Ас якобы сжёг Александрийскую библиотеку. Дошедшие до нас сообщения были подвергнуты тщательному анализу, в результате которого было выяснено, что все они недостоверные. Более того, авторитетные мусульманские историки вообще не упоминают об этом событии. Сейчас в нашем распоряжении имеются факты, свидетельствующие о том, что часть книг была уничтожена пожаром ещё во времена Юлия Цезаря, а остальные — позже, во время преследования еретиков и инакомыслящих, и произошло это до прихода мусульман на египетскую землю<sup>107</sup>.

#### § 5. Встреча Амра с духовным лидером коптов

Вениамин — духовный лидер коптов — бежал в пустыню, спасаясь от преследований со стороны византийцев, боровшихся с монофизитством, которое получило распространение в Египте. Услышав о приходе Амра ибн аль-Аса, он написал коптам, что

<sup>106</sup> Общая сумма сборов, которую должны были выплатить египтяне, составляла 1 250 000 динаров. По самым скромным подсчётам, в Египте в то время жили около 10 миллионов человек. Это означает, что с каждого человека требовалось выплатить в мусульманскую казну всего-навсего одну десятую динара или чуть более этого.

<sup>107</sup> Известный советский востоковед и автор объёмного труда по истории Халифата О. Г. Большаков также доказывает, что это обвинение было необоснованным.

византийскому владычеству пришёл конец и скоро государство византийцев перестанет существовать. Он велел коптам встретиться с ‘Амром. Говорят, что после этого копты, которые жили в Фарме, стали помогать ‘Амру ибн аль-‘Асу и мусульманам.

Сподвижники Вениамина поговорили с ‘Амром ибн аль-‘Асом, рассказав ему о скрывающемся Вениамине. ‘Амр сказал, что гарантирует ему безопасность и он может возвращаться к своей общине и управлять её делами. И Вениамин вернулся в Александрию после тринадцатилетнего изгнания. Увидев, как радуются люди, ‘Амр велел доставить к нему патриарха с почётом. Они встретились и поговорили, после чего у них установились дружеские отношения, способствовавшие миру и спокойствию на египетской земле.

## § 6. Принципы назначения командующих

При назначении командующих ‘Умар ибн аль-Хаттаб руководствовался несколькими принципами.

1. Командующий должен быть богобоязненным, благочестивым и хорошо знать нормы Шариата.

‘Умар говорил: «Кто назначает на должность нечестивца, тот сам подобен ему».

2. Командующий должен быть благоразумным и привыкшим хорошо обдумывать то, что он собирается предпринять.

3. Командующий должен быть смелым, доблестным и хорошо владеть оружием.

4. Командующий должен быть умным, проницательным, дальновидным и сообразительным.

5. Командующий должен хорошо разбираться в военном деле и иметь соответствующий опыт.

6. Командующий должен быть готовым к этой должности и не питать отвращения к ней. ‘Умар назначил одним из командующих в Ираке Абу ‘Убайда ибн Мас’уда ас-Сакафи, потому что тот был первым добровольцем, изъявившим желание отправиться в Ирак для сражения с персами.

## § 7. Права Аллаха, права командующих и права воинов в посланиях 'Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ

### Права Аллаха

'Умар побуждал своих командующих и их воинов соблюдать следующие права Аллаха.

**Терпение и стойкость в сражениях.** Всевышний Аллах сказал:

**О вы, которые уверовали! Будьте терпеливы, запасайтесь терпением, несите службу на заставах и бойтесь Аллаха — быть может, вы преуспеете.**

Сура 3 «Семейство 'Имрана», аят 200

'Умар не только писал своим командующим о необходимости проявлять терпение при встрече с врагом, но и подкреплял свои слова аятами, например словами Всевышнего:

**Сколько было пророков, рядом с которыми сражалось много набожных верующих! Они не пали духом от того, что постигло их на пути Аллаха, не проявили слабости и не смирились. Аллах любит терпеливых.**

**Они не произносили ничего, кроме слов: «Господь наш! Прости нам наши грехи и излишества, которые мы допу-**

يَتَأْمِنُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبِرُوا  
وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ  
تُفْلِحُونَ

وَكَأَيْنَ مِنْ نِيَّ قَتَلَ مَعَهُ رِبِّيُونَ  
كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعْفُوا وَمَا  
أَسْتَكَانُوا وَاللَّهُ سُبْحَانُ الصَّابِرِينَ



وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبَّنَا  
آغْفِرْنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا

**стили в нашем деле, утверди наши стопы и даруй нам победу над людьми неверующими».**

وَثِيتْ أَقْدَامَنَا وَأَنْصُرَنَا عَلَى الْقَوْمِ

آلَّا فِرِينَ

**Аллах даровал им вознаграждение в этом мире и прекрасное вознаграждение в Последней жизни. Аллах любит творящих добро.**

فَعَاتَهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الْدُّنْيَا وَحُسْنَ

ثَوَابَ الْآخِرَةِ وَاللَّهُ تُحِبُّ

الْمُحْسِنِينَ

Сура 3 «Семейство ‘Имрана», аят 146–148

Вознаграждение в этом мире — военные трофеи и победа, а вознаграждение в мире вечном — прощение и Рай.

**Целью сражения должна быть поддержка религии Все-вышнего.** ‘Умар ибн аль-Хаттаб  напоминал мусульманам об этом, помня слова Посланника Аллаха : «*Кто сражается ради того, чтобы Слово Аллаха было превыше всего, тот — на путях Аллаха*».

**Честность и возвращение доверенного.** Всевышний Аллах сказал:

**Пророку не подобает незаконно присваивать трофеи. Тот, кто незаконно присваивает трофеи, придёт в День Воскрешения с тем, что он присвоил. Затем каждая душа сполна получит то, что она заработала, и с ними не поступят несправедливо.**

Сура 3 «Семейство ‘Имрана», аят 161

وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَغْلِيْ وَمَنْ يَغْلِيْ

يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَمَةِ ثُمَّ تُؤْفَى

كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا

يُظْلَمُونَ

**Беспристрастность в поддержке религии Аллаха.** ‘Умар говорил: «Кто назначил человека на ответственную должность только потому, что он любит его или состоит с ним в родстве, тот предал Всевышнего Аллаха».

## Права командующих

В своих посланиях ‘Умар уделял внимание правам командующих.

**Подчинение.** Воины должны подчиняться командующему.

**Принятие решений.** Воины должны предоставить командующему принятие окончательных решений.

Всевышний Аллах сказал:

**Когда до них доходит известие о безопасности или опасности, они разглашают его. Если бы они обратились с ним к Посланнику и обладающим влиянием среди них, то его от них узнали бы те, которые могут исследовать его. Если бы не милость и милосердие Аллаха к вам, то вы, за исключением немногих, последовали бы за Шайтаном.**

Сура 4 «Женщины», аят 83

وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنْ أَلَّا مُنِيبُونَ  
الْحَرَفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْرَدُوهُ إِلَى  
الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولَئِكَ أُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْهُمْ  
لَعِلَّهُمْ لَدَيْهِمْ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ  
وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ  
لَا تَبْعَثُنَا الشَّيْطَانُ إِلَّا قَلِيلًا

Мусульмане должны решать важные вопросы путём совета, и воины также имеют право высказывать свои мнения и давать командующему советы, однако окончательное решение принимает он.

**Немедленное исполнение приказов.**

**Отказ от споров с командующим по поводу раздела военной добычи.**

## Права воинов

О них ‘Умар  тоже не забыл.

**Смотр и забота об их нуждах.** Сам ‘Умар производил смотр войск перед их отправкой и давал воинам наставления. Он так-

же побуждал своих командующих должным образом заботиться о воинах и проверять их снаряжение. ‘Амр ибн аль-‘Ас велел своим воинам откармливать лошадей и хорошо ухаживать за ними и устраивал смотры не только воинов, но и их коней, чтобы видеть, кто как следит за своим животным.

#### **Бережное отношение во время переходов.**

**Откладывание наказаний.** Командующие не должны наказывать провинившихся перед самым сражением, потому что человек может затаить обиду, а потом перейти на сторону врага под влиянием эмоций.

**Защита от неожиданного нападения во время остановок и в пути.** Командующие обязаны принимать меры для защиты своих солдат от возможного нападения: выставлять охрану на ночь, посыпать отряды на разведку в близлежащие области, чтобы знать, нет ли на пути засад или войск, собирающихся атаковать мусульман, и так далее.

**Выбор подходящего места для сражения.** Место должно быть таким, чтобы воинам было удобно действовать и враг не мог окружить их или напасть с тыла. Командующие должны учитывать особенности местности, в которой будет происходить сражение, и думать о том, как использовать эти особенности во благо мусульманам.

**Обеспечение войск всем необходимым.** В городах по велению ‘Умара устраивались конюшни для боевых коней, а также склады, где хранилось оружие и воинское снаряжение.

**Побуждение к сражению.** Командующие должны были поднимать боевой дух своих воинов, поскольку настрой солдат оказывает непосредственное влияние на ход сражения. Воодушевившись, воин сражается так, как он не сражался бы, если бы его оставили без моральной поддержки. Иногда один аят или хадис может сотворить с человеком чудо, например слова Всевышнего:

**Скажи: «Если ваши отцы, ваши сыновья, ваши братья, ва-**

قُلْ إِنَّ كَانَ ءَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ

**ши супруги, ваши семьи, приобретённое вами имущество, торговля, застоя в которой вы опасаетесь, и жилища, которые вы облюбовали, милее вам, чем Аллах, Его Посланик и борьба на Его пути, то ждите, пока Аллах не придёт со Своим велением. Аллах не наставляет на прямой путь нечестивых людей».**

Сура 9 «Покаяние», аят 24

وَإِحْوَنُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ  
 وَأَمْوَالٌ أَقْرَفْتُمُوهَا وَتَجْرِهُ تَخْشَوْنَ  
 كَسَادَهَا وَمَسِكِنُ تَرَصَّدُنَاهَا أَحَبَّ  
 إِلَيْكُمْ مِنْ أَنَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
 وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَصُّدُوا حَتَّىٰ  
 يَأْتِيَكُمُ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي  
 الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ



**Напоминание о награде Аллаха и достоинствах принявшего мученическую смерть.** ‘Умар велел своим командующим читать воинам соответствующие аяты, ибо память об этом помогает возвращающему в трудные моменты, а участника сражений это касается в первую очередь.

**Побуждение к богобоязненности и исполнению религиозных обязанностей.**

**Запрет отвлекаться на торговлю, земледелие и подобные дела, когда положение требует присутствия на полях сражений.**

## § 8. Забота ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ о границах государства и его отношения с правителями-современниками

‘Умар заботился об охране государственных границ, и по его велению на границах были поставлены гарнизоны, чтобы обеспечить безопасность мусульман, живущих в приграничных областях.

Если говорить об отношениях ‘Умара с современными ему правителями, то с правителем персов у него никогда не было дружественных отношений. Иездигерд ненавидел мусульман и воевал с ними, и в дни кончины ‘Умара ﷺ Иездигерд

по-прежнему пытался найти себе укрытие, поскольку мусульмане шли за ним по пятам и он вынужден был бежать из одного города в другой.

Что же касается правителя византийцев Ираклия, то ‘Умар вёл переписку с ним. После покорения Шама и Джазиры между Халифатом и Византийским государством установился мир. Известно, что ‘Умар писал Ираклию, а тот писал ему, то есть они поддерживали связь друг с другом. Также известно, что Умм Кульсум — дочь ‘Али и жена ‘Умара — однажды послала подарки жене византийского правителя и та отправила ей ответные дары.

## § 9. Результаты завоевания в эпоху ‘Умара ибн аль-Хаттаба

1. Результатами завоеваний стали падение Персидского государства (империи Сасанидов) и серьёзный удар по могуществу Византийского государства, которые прекратили многолетнюю вражду и войны между двумя державами. Это было огромным облегчением как для персидского, так и для византийского народа, которые вынуждены были сражаться друг с другом и гибнуть из-за жадности своих правителей и их безудержного стремления к власти.

2. Огромную территорию от Китая до Магриба занимало теперь исламское государство, которым правил один человек по одним законам, причём правитель отличался такой справедливостью, что история почти не знает подобных примеров.

3. После расширения границ исламского государства люди стали жить под сенью ислама, но при этом их никто не принуждал принимать его. У них была возможность общаться с мусульманами и знакомиться с их убеждениями и образом жизни. Они почувствовали, что все они, независимо от языка и цвета кожи, равны перед Шариатом Всевышнего. Люди увидели плоды соблюдения законов Всевышнего — безопасность, материальное благополучие и процветание.

4. После расширения границ исламского государства многие жители открытых для ислама областей, ознакомившись с религией Всевышнего, приняли её. Появилось множество людей разных национальностей и разного цвета кожи, говорящих на разных языках, но при этом их объединённых общими убеждениями и верой во Всевышнего, что сделало их братьями. В государстве 'Умара ибн аль-Хаттаба на ответственные должности назначались самые разные люди. При их назначении ни 'Умар, ни его наместники не смотрели на внешний вид человека и его национальную принадлежность, следуя принципу, провозглашённому ещё Посланником Аллаха ﷺ: «*Нет превосходства у светлокожего над темнокожим и у темнокожего над светлокожим, у араба над неарабом и у неараба над арабом, кроме [превосходства], даруемого богобоязненностью*».

Книга Всевышнего была законом для всех мусульман, какими бы они ни были и в какой бы области исламского государства ни жили.

Сформировалась совершенная цивилизация божественного происхождения. Люди жили по законам Всевышнего, а сам 'Умар ﷺ в своей вере, богобоязненности, праведности и справедливости являл собой пример истинно верующего правителя, обладающего глубокими познаниями в религии и отдающего все силы ради возвышения Слова Всевышнего и утверждения Его религии и Его Шариата на земле. Он старался вывести людей из мрака к свету, помочь им отказаться от поклонения себе подобным или чему-то материальному и начать поклоняться одному лишь Аллаху, исполняя Его завет:

**Если Мы одарим их властью  
на земле, они будут совер-  
шать молитву, выплачивать за-  
кят, призывать к одобряемому  
и удерживать от порицаемого.  
А исход всех дел — у Аллаха.**

Сура 22 «Паломничество», аят 41

الَّذِينَ إِنْ مَكَّنْتُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا  
الصَّلَاةَ وَإِنْ تُوْا لِزَكَوْةَ وَأَمْرُوا  
بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلَهُ  
عِنْقَةُ الْأُمُورِ ﴿٤١﴾

**Призывай на путь Господа твоего с мудростью и благим увещеванием...**

Сура 16 «Пчёлы», аят 125

**Не поклоняйся наряду с Аллахом иному богу, а не то останешься униженным и покинутым.**

**Твой Господь предписал вам не поклоняться никому, кроме Него.**

Сура 17 «Ночной перенос», аяты 22–23

أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ  
وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ

لَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا أَخْرَ فَتَقْعُدْ  
مَذْمُومًا مَحْذُولًا

\* وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ

## Глава четвёртая

### Последние дни 'Умара

'Умар был примером справедливого и верующего правителя, бо-гобоязненного и скромного, правящего твёрдой рукой, честного и достойного доверия. Он был для мусульманской общины надёжной крепостью. Он был главнокомандующим войск, открывавших новые земли для ислама. Он был факихом и муджтахидом, а также справедливым и беспристрастным судьёй и заботливым и милосердным отцом для своей паствы — для малого и старого, слабого и сильного, богатого и бедного. Он искренне верил в Аллаха и Его Посланника ﷺ и был искусным политиком и мудрым и решительным управленцем. В его эпоху мусульманская община обрела силу и укрепились опоры исламского государства. В его эпоху были одержаны величайшие победы — например, в сражениях при Кадисии, Джалиле, Мадаине и Нахаванде, а Шам и Египет были освобождены из-под власти византийцев. Ислам приняли жители большинства областей, граничащих с Аравией. Во времена правления 'Умара в исламском государстве не было смут.

#### § 1. Разговор 'Умара с Хузайфой

Хузайфа ﷺ сказал: «Однажды, когда мы сидели у 'Умара ﷺ, он спросил: “Кто из вас помнит слова Посланника Аллаха ﷺ об испытаниях и искушениях?” Я сказал: “Испытание человека, связанное

с его женой, имуществом, детьми и соседями, искупаётся<sup>108</sup> молитвой, милостыней, побуждением людей к совершению одобряемого и удержанием от порицаемого”. ‘Умар  сказал: “Я имею в виду не это, а смуту, которая будет подобна бушующему морю”. Я сказал: “Она не повредит тебе, о, повелитель правоверных, ибо, поистине, ты отделён от неё запертой дверью”. ‘Умар  спросил: “Эта дверь будет сломана или открыта?” Я ответил: “Она будет сломана”. ‘Умар  сказал: “Значит, после этого её уже никогда не закроют!”» Хузайфу спросили: «Знал ли ‘Умар  о какой двери идёт речь?» Он ответил: «Он знал это так же хорошо, как и то, что ночь предшествует утру, потому что хадис этот я пересказал ему в точности, без ошибок». Люди побоялись спросить Хузайфу о том, что же означает эта дверь, и попросили Масрука сделать это. Он спросил: «Что же это за дверь?» Хузайфа ответил: «Эта дверь — сам ‘Умар » [Фатх Аль-Бари. Т. 13. С. 48; Муслим. Т. 4. С. 2218].

Анас ибн Малик  передаёт, что однажды, когда Пророк  вместе с Абу Бакром, ‘Умаром  и ‘Усманом поднялся на гору Ухуд, она задрожала и он сказал: «*Остановись, Ухуд, ибо, поистине, на тебе — Пророк, правдивейший (сыддик) и два мученика*» [Бухари].

**Мольба ‘Умара во время хаджа в 23 году хиджры.** Са‘ид ибн аль-Мусайяб передаёт, что, когда ‘Умар покинул Мину и остановился в Абтахе. Там он постелил одежду, лёг на спину и, воздев руки к небу, сказал: «О Аллах, я постарел и ослаб, и паства моя разбрелась... Забери же меня из мира этого не пренебрегающим своими обязанностями и не излишествующим!» После этого он вернулся в Медину.

**‘Умар стремится к мученичеству.** Зайд ибн Асям передаёт со слов своего отца, что ‘Умар сказал: «О Аллах, даруй мне мученическую смерть на пути Твоём и позволь мне умереть в городе Твоего Пророка!» А в другой версии этого сообщения говорится: «О Аллах, пусть меня убьют на пути Твоём и пусть смерть моя будет в городе Твоего Пророка!» Ему сказали: «Как же это случится?» ‘Умар ответил:

<sup>108</sup> Здесь имеются в виду те случаи, когда человек не смог устоять перед каким-либо из этих искушений и сделал нечто, не одобряемое Шариатом, то есть совершил грех.

«Если Всевышний Аллах пожелает, это случится». Шейх Юсуф ибн аль-Хасан ибн 'Абд-аль-Хади сказал: «Желать мученической смерти — желательно, и это не то же самое, что желать себе смерти, потому что желать себе смерти — значит желать прихода смерти раньше того срока, который определил для неё Аллах, а ведь годы жизни не добавляют человеку ничего, кроме блага. А желать мученической смерти — значит желать, чтобы, когда придёт смерть — в назначенный срок, — она была не простой смертью, а мученической. То есть, желая мученичества, человек не желает ускорить приход смерти».

**Сон 'Ауфа ибн Малика аль-Ашджаи.** 'Ауф ибн Малик передаёт: «Мне приснилось, что с неба спустилась верёвка, люди старались дотянуться до неё и 'Умар оказался на три локтя выше остальных. Я спросил, почему так, и мне было сказано: “Это потому, что он — один из халифов Всевышнего Аллаха на земле, и потому, что он не боится порицания порицающих и примет мученическую смерть”. А это было во время правления Абу Бакра, и я пришёл к Абу Бакру и рассказал ему обо всём. Он сказал: “О мальчик, сходи к Абу Хафсу и позови его ко мне”. Когда 'Умар пришёл, Абу Бакр сказал: “О 'Ауф! Перескажи свой сон в точности”. 'Умар, услышав о халифе, удивился и сказал: “И всё это он видел во сне?”<sup>109</sup> Позже, когда 'Умар стал халифом и прибыл в Джабию, он, обращаясь к людям с речью, вдруг позвал меня и велел мне сесть. Закончив свою речь, он сказал: “Расскажи мне тот сон”. Я спросил: “Разве ты не посчитал его тогда ложью?” Он ответил: “Нет, я просто постыдился Абу Бакра… Расскажи же мне свой сон!” А когда я рассказал ему, он сказал: “Халифом я стал, как ты видишь. Если же говорить о том, что я не боюсь порицания порицающих, то я надеюсь, что это действительно так и пред Аллахом я таков. Что же касается мученической смерти, то как она постигнет меня, если я нахожусь в Аравии?”<sup>110</sup>»

<sup>109</sup> 'Умар как будто усомнился в правдивости Малика.

<sup>110</sup> 'Умар имеет в виду, что он не участвовал в сражениях вместе с мусульманами, которые открывали для ислама новые земли в Ираке, Шаме и Египте и принимали мученическую смерть во время сражений с византийцами и персами.

**Сон Абу Мусы аль-Аш'ари.** Анас ибн Малик передаёт со слов Абу Мусы аль-Аш'ари: «Мне приснилось множество коней, а потом они стали исчезать, пока не остался один. Я взял его и добрался до горы. Там я увидел Посланника Аллаха ﷺ, а рядом с ним был Абу Бакр, и он сделал ‘Умару знак идти к нему». Анас сказал: «Почему бы тебе не написать об этом ‘Умару?» Абу Муса сказал: «Я не стану предсказывать ему его кончину».

**Последняя пятничная проповедь ‘Умара.** ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф передал часть пятничной проповеди, которую ‘Умар произнёс 21 числа месяца зу-ль-ка‘да 23 года хиджры. Это была последняя хутба ‘Умара. Он сказал: «Поистине, я видел сон, который, как я думаю, является предвестником моей кончины. Мне приснилось, что меня дважды клюнул петух. Люди велят мне назначить своего преемника. Поистине Аллах не оставит свою религию, Свой халифат и то, с чем послал Он Своего Пророка, и если я умру, то пусть новый халиф избирается путём совета из этих шести человек, которыми Посланник Аллаха ﷺ был доволен до самой своей кончины!»

**‘Умар и Хузайфа.** За четыре дня до гибели ‘Умара, в понедельник 23 числа месяца зу-ль-хиджжа, встретились два сподвижника — Хузайфа ибн аль-Яман ﷺ и Сахль ибн Хунайф ﷺ. Встретились они у ‘Умара ﷺ, который вызвал их к себе. Хузайфе было поручено определить размеры хараджа с земель, которые орошаются водами Тигра, а Сахлю — определить размеры хараджа с земель, орошаемых водами Евфрата. ‘Умар спросил: «Как вы поступили? Я боюсь, что вы возложили на эту землю то, что ей не под силу»<sup>111</sup>. Они сказали: «Мы возложили на неё лишь то, что ей под силу». ‘Умар сказал: «Клянусь Аллахом, если Аллах даст мне ещё пожить, я сделаю так, что вдовы Ирака не будут нуждаться ни в чём!» Однако этому не суждено было случиться. Через четыре дня после этого разговора ‘Умару нанесли смертельную рану.

---

<sup>111</sup> ‘Умар опасался, что они обложили эти земли слишком большим налогом (харадж), который окажется непосильным для жителей.

**'Умар и Медина.** 'Умар запрещал оставаться в Медине тем, кто попал в плен во время покорения Ирака и Шама. Он также не разрешал жить в столице исламского государства огнепоклонникам Ирака и Персии, а также христианам Шама и Египта, за исключением тех из них, кто принимал ислам. Эта политика 'Умара свидетельствует о его мудрости и дальновидности. Он понимал, что многие из этих людей затаили злобу и ненавидят мусульман, а это означает, что от них можно ожидать любых козней, заговоров и интриг. Таким образом 'Умар хотел защитить мусульман, особенно если учесть, что абсолютное большинство сподвижников жили именно в Медине. Однако у некоторых сподвижников, живших в Медине, были рабы-христиане и рабы-огнепоклонники. 'Умар разрешил им жить в Медине, хотя это и было ему не по душе. И 'Умар оказался прав. Случилось именно то, чего он опасался.

## § 2. Гибель 'Умара и история совета

**Убийство 'Умара.** 'Амр ибн Маймун рассказывает:

В тот день, когда 'Умару  нанесли смертельную рану, я стоял так, что меня отделял от него только 'Абдаллах ибн 'Аббас. Проходя между рядами, 'Умар  обычно говорил: «Ровняйте ряды!» Увидев, что в рядах не осталось промежутков, он выходил вперёд и произносил такбир, после чего читал в первом рак'ате суру «Юсуф», «Пчёлы» или другую примерно такого же объёма, чтобы люди успели собраться. В этот раз он едва успел произнести такбир, как я услышал его слова: «Этот пёс убил меня!» — когда его ударил Абу Люлюа. Язычник со своим кинжалом бросился на людей, нанося удары направо и налево. Он успел ранить тринадцать человек, семь из которых скончались. Увидев это,

один мусульманин набросил на него плащ с капюшоном. Поняв, что ему не уйти, язычник за колол себя кинжалом. ‘Умар  тем временем взял за руку ‘Абд-ар-Рахмана ибн ‘Ауфа, заставив его выйти вперёд. Стоявшие позади ‘Умара  видели то, что видел я, а те, которые стояли дальше, ничего не знали. Не слыша голоса ‘Умара , они начали говорить: «Преславен Аллах!» ‘Абд-ар-Рахман совершил короткую молитву с людьми, а когда все разошлись, ‘Умар  сказал: «О Ибн ‘Аббас! Посмотри, кто убил меня...» Он ушёл ненадолго, потом вернулся и сказал: «Раб аль-Мугиры». ‘Умар спросил: «Ремесленник?» Он ответил: «Да». ‘Умар сказал: «Да погубит его Аллах! Я ведь велел обходиться с ним хорошо! Хвала Аллаху, который не сделал моим убийцей человека, утверждающего, что он мусульманин! Ты и твой отец желали, чтобы в Медине было много язычников». А у аль-‘Аббаса было больше рабов, чем у кого бы то ни было. Ибн ‘Аббас сказал: «Если желаешь, я сделаю...» То есть, если ты пожелаешь, мы убьём их. ‘Умар  сказал: «Теперь это будет неправильным! Как можно убить их после того, как они заговорили на вашем языке, молятся в сторону киблы и совершают хадж вместе с вами?» Затем его отнесли домой, и мы пошли следом. Люди в тот день вели себя так, словно раньше не постигала их никакая беда. Одни говорили: «Всё обойдётся», другие говорили: «Я боюсь за него». ‘Умару  принесли финиковую воду. Он выпил её, но она вышла из его желудка. Тогда ему принесли молоко, и он выпил его, однако оно вытекло из его раны. Тогда стало ясно, что рана смертельная. Мы вошли к нему. Люди собрались и начали хвалить его.

Один молодой мужчина сказал: «Радуйся, о повелитель верующих, потому что ты был сподвижником Посланника Аллаха ﷺ и принял ислам одним из первых, о чём тебе известно, затем ты был избран правителем и правил справедливо. А теперь ты умираешь мученической смертью». 'Умар ответил: «Я надеюсь, что этого будет достаточно, чтобы не осталось ни грехов, ни награды». Когда говоривший повернулся, 'Умар ﷺ увидел, что его изар касается земли, и попросил: «Верните его», а потом сказал ему: «О сын брата моего, подтяни свою одежду, ибо так будет чище для твоей одежды и лучше для тебя перед Аллахом». Затем 'Умар ﷺ сказал: «О 'Абдаллах ибн 'Умар, посмотри, сколько у меня долгов». Посчитав, они обнаружили, что он должен около восьмидесяти шести тысяч дирхемов. 'Умар ﷺ сказал: «Если имущества семьи 'Умара хватит для того, чтобы погасить этот долг, используй его. В противном случае попроси убану 'Ади ибн Ка'б. Если же и этих средств не хватит, то попроси укурайшитов и не обращайся к другим. Уплати за меня мой долг... А потом иди к 'Аише ﷺ, матери верующих, и скажи ей: “'Умар приветствует тебя” — и не говори: “повелитель верующих”, потому что я уже не повелитель верующих, — и скажи, что 'Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ просит разрешения быть похороненным рядом со своими двумя товарищами». Ибн 'Умар поприветствовал 'Аишу и попросил разрешения войти. Войдя к ней, он увидел, что она сидит и плачет. Он сказал ей: «'Умар ибн аль-Хаттаб приветствует тебя и просит разрешения быть похороненным вместе с двумя своими товарищами». Она ответила: «Я хотела сохранить это место для себя, но я от-

дам его ему». Когда он вернулся, ‘Умару ﷺ сообщили: «Пришёл ‘Абдаллах ибн ‘Умар». Тогда он сказал: «Поднимите меня». Один человек приподнял его к себе, и он спросил: «Что у тебя?» Тот ответил: «То, чего ты желал, о повелитель верующих... Она разрешила». ‘Умар ﷺ сказал: «Хвала Аллаху... Не было для меня ничего более важного, чем это... Когда я умру, отнесите меня туда. Поприветствуй ‘Аишу и скажи: “Умар ибн аль-Хаттаб просит разрешения войти”. Если она разрешит, вносите меня, а если нет, то отнесите меня на кладбище мусульман и похороните там».

В другой версии этой истории упоминаются некоторые подробности. Ибн ‘Аббас (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт: «‘Умара ранили на рассвете. Смертельную рану ему нанёс раб аль-Мугиры ибн Шу‘бы по имени Абу Люлюа. Он был огнепоклонником». А Абу Рафи‘ сказал: «Абу Люлюа был рабом аль-Мугиры ибн Шу‘бы. Он был ремесленником и занимался изготовлением мельниц. Аль-Мугира каждый день брал с него четыре дирхема. Абу Люлюа встретил ‘Умара и сказал ему: “О повелитель верующих, поистине, аль-Мугира берёт с меня слишком много, и мне трудно платить. Поговори же с ним и попроси его облегчить плату”. ‘Умар сказал ему: “Бойся Аллаха и хорошо относись к своему господину”. При этом он уже решил поговорить с аль-Мугирой, чтобы облегчить положение раба-огнепоклонника. Абу Люлюа разгневался и воскликнул: “Значит, Его справедливость объемлет всех, кроме меня!?” И он решил убить ‘Умара. Он сделал себе кинжал, наточил его и вымочил в яде, а потом пришёл к Хурмузану и показал ему этот кинжал, спросив: “Что ты о нём думаешь?” Тот сказал: “Я думаю, что, кого бы ты ни ударил им, ты непременно убьёшь его!” Абу Люлюа дождался удобного случая. Он подстерёг ‘Умара, когда тот вышел на утреннюю молитву. Он встал позади ‘Умара, а после того как объявили о начале молитвы, ‘Умар обычно говорил: “Ровняйте ряды!”

'Умар произнёс эти слова и в этот раз, и, как только он произнёс такбир, Абу Люлюа ударил его кинжалом в плечо и в бок, и 'Умар упал'. 'Амр ибн Маймун сказал: «Я слышал, как сразу после ранения 'Умар произнёс: **“Предопределённое Аллахом обязательство исполняется!”** (33:38)».

**Новый путь избрания халифа.** Даже на смертном одре 'Умар продолжал заботиться о своей общине и тревожиться о её будущем, несмотря на боль, причиняемую двумя глубокими ранами. В эти последние часы вера 'Умара проявилась во всей своей полноте и искренности. Даже перед лицом смерти он думал не о себе, а о других...

Несмотря на то что его состояние ухудшалось с каждым часом, он нашёл в себе силы разъяснить людям план избрания нового халифа после его кончины. Абу Бакр ас-Сыддик ﷺ перед смертью назначил 'Умара своим преемником после того, как посоветовался со сподвижниками. Однако 'Умар избрал иной путь.

Люди предложили ему также назначить своего преемника, однако 'Умар ﷺ решил, что следует поступить иначе. После кончины Посланника Аллаха ﷺ халифом стал Абу Бакр, и никто не возражал против его кандидатуры: во-первых, потому что Посланник Аллаха ﷺ словом и делом указал мусульманам на то, что именно Абу Бакр должен был стать правителем мусульман после него, а во-вторых, потому что на момент кончины Посланника Аллаха ﷺ люди единодушно считали Абу Бакра лучшим человеком после Посланника Аллаха ﷺ. И когда Абу Бакр назначил 'Умара своим преёмником, также никто не возражал, хотя Абу Бакр дал сподвижникам возможность высказать своё мнение. Они были убеждены, что 'Умар — лучший кандидат в правители мусульман.

А 'Умар избрал не одного, а шесть кандидатов и предложил мусульманам путём совета избрать халифа из их числа. Все избранные 'Умаром сподвижники были участниками битвы при Бадре, всеми ими Посланник Аллаха ﷺ был доволен до самой своей кончины и все они были достаточно компетентными, мудрыми и опытными, чтобы стать правителями мусульман, хотя

они и отличались характерами и способностями. ‘Умар также назначил время, в течение которого должно было происходить обсуждение кандидатур, и остальные условия, необходимые для проведения выборов нового халифа.

История назначения ‘Усмана ибн ‘Аффана халифом приводится в «Сахихе» аль-Бухари. Аль-Бухари приводит длинный хадис о гибели ‘Умара  . В нём упоминается о том, что ему сказали: «О великий правитель верующих, дай нам наставление и назначь преемника». ‘Умар  сказал: «Я не знаю никого, кто был бы достоин этого больше, чем эти несколько человек, которыми Посланник Аллаха  был доволен до самой своей смерти». И он назвал ‘Али, ‘Усмана, аз-Зубайра, Са‘да, Тальху и ‘Абд-ар-Рахмана ибн ‘Ауфа. ‘Умар  сказал: «‘Абдаллах ибн ‘Умар будет свидетелем для вас, однако сам он не должен получать никакой власти. Если к власти придёт Са‘д, это будет хорошо, а если нет, пусть тот из вас, кто станет править, обращается к нему за помощью и советом. Поистине, я отстранил его не по причине слабости или вероломства»<sup>112</sup>.

После погребения избранные им шесть человек собрались, и ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф сказал: «Вручите правление собой трём из вас». Аз-Зубайр сказал: «Вручаю себя ‘Али». Тальха сказал: «Вручаю себя ‘Усману». А Са‘д сказал: «Вручаю себя ‘Абд-ар-Рахману ибн ‘Ауфу». Таким образом, три кандидата отказались претендовать на пост халифа в пользу остальных трёх кандидатов. Остались ‘Али, ‘Усман и ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф.

‘Абд-ар-Рахман сказал ‘Усману и ‘Али: «Кто из вас согласится, чтобы мы поручили ему это дело и он отвечал перед Аллахом и исламом?» Они молчали. Тогда ‘Абд-ар-Рахман сказал: «Вы хотите поручить это дело мне? Клянусь Аллахом... Я сам должен выбрать лучшего из вас?» Они ответили: «Да». Тогда он взял за руку ‘Али и сказал: «Ты — родственник Посланника Аллаха  и принял ислам среди первых, и тебе об этом известно. Если я выберу тебя, ты обязан перед Аллахом править справедливо.

---

<sup>112</sup> ‘Умар  снял Са‘да ибн Абу Ваккаса с должности наместника Куфы.

А если я выберу 'Усмана, ты должен слушать его и подчиняться ему». Потом он остался наедине с 'Усманом и сказал ему то же самое. Взяв с них это обещание, он сказал: «Подними руку, о 'Усман!» — и присягнул ему. 'Али тоже присягнул ему, а потом собрались обитатели дома и присягнули ему.

Это — история избрания 'Усмана ибн 'Аффана, которая приводится в «Сахихе» аль-Бухари. В других достоверных версиях этой истории упоминаются некоторые подробности этого события.

Например, сообщается, что 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф в течение трёх дней опрашивал мухаджиров и ансаров, чтобы выяснить, кого они желают видеть своим правителем. Он сказал: «Клянусь Аллахом, я не пропустил ни одного дома мухаджиров и ансаров. Я опросил всех и обнаружил, что они не знают равных 'Усману» [Бухари].

Из этого сообщения следует, что присяга 'Усману ﷺ состоялась не сразу после кончины 'Умара ﷺ: три дня было потрачено на опрос сподвижников Посланника Аллаха ﷺ, и таким путём был избран новый халиф мусульман — 'Усман ибн 'Аффан ﷺ.

С величайшим сожалением замечу, что сегодня многие авторы исторических трудов, описывая это событие, используют не версию аль-Бухари, а недостоверную версию Абу Михнафа из «Истории» ат-Табари. А в этой версии говорится следующее:

Когда 'Умара смертельно ранили, ему сказали: «О повелитель верующих, было бы хорошо, если бы ты назначил преемника». Он спросил: «А кого мне назначить? Если бы 'Убайда ибн аль-Джаррах был жив, я бы назначил его своим преемником, и если бы потом Господь спросил меня об этом, я бы сказал: "Я слышал, как Твой Пророк ﷺ говорил, что он — доверенное лицо этой общины". Если бы Салим, сын и вольноотпущенник Абу Хузайфы, был жив, я назначил бы его своим преемником, и если бы потом Господь спросил меня об этом, я бы сказал: "Я слышал, как Твой Про-

рок  говорил, что Салим очень любит Аллаха». Тогда один человек сказал: «Я подскажу тебе, кого выбрать. Это ‘Абдаллах ибн ‘Умар». ‘Умар сказал в ответ: «Да погубит тебя Аллах! Не ради Аллаха сказал ты это! Горе тебе! Как я назначу своим преемником человека, который не мог даже дать развод жене?! Нет нам нужды заниматься вашими делами. Не славное это занятие, и я не желаю никому из членов моей семьи заниматься этим. Если это благо, то мы уже взяли из него, а если это зло, то мы отдалим его от семейства ‘Умара. Достаточно того, что один человек из семейства ‘Умара будет спрошен о делах общины Мухаммада. Поистине, я усердствовал сам и лишил многого членов своей семьи, и если удастся мне спастись так, чтоб не осталось ни награды, ни грехов, то я буду счастлив... Если я назначу преемника, то ведь и тот, кто был лучше меня<sup>113</sup>, назначил преемника... А если я оставлю вас без преемника, то ведь и тот, кто был лучше меня<sup>114</sup>, оставил вас без преемника... А Аллах не оставит Свою религию без защиты».

И они вышли от него, но потом снова зашли и сказали: «О повелитель верующих! Может быть, ты оставишь завещание?» Он сказал: «После разговора с вами я всё обдумал и решил назначить своим преемником самого достойного из вас, который поможет вам придерживаться истины». С этими словами он указал на ‘Али. Затем он продолжил: «Я впал в забытьё ненадолго, и мне привиделся человек, вошедший в свой сад,

---

<sup>113</sup> Абу Бакр .

<sup>114</sup> Посланник Аллаха .

который он сам посадил, и стал собирать плоды, как зрелые, так и незрелые, прижимать к себе, а потом собирать около себя, и я понял, что Аллах сделает, что пожелает, и упокоит 'Умара... Я не желаю возлагать эту ответственность ни на живого, ни на покойного. Вы должны обратиться к тем, о ком Посланник Аллаха ﷺ сказал, что они станут обитателями Рая. Са'ид ибн Зайд ибн 'Амр ибн Нуфайль из них, но я не включаю его в их число. Я имею в виду шестерых: 'Али и 'Усмана — двоих сынов 'Абд-Манафа, 'Абд-ар-Рахмана и Са'да — двоих родственников Посланника Аллаха ﷺ по материнской линии, аз-Зубайра ибн аль-'Аввама — апостола Посланника Аллаха ﷺ и его двоюродного брата — и Тальху ибн 'Убайдаллаха. Выберите правителя из их числа, а когда выберете, помогайте ему должным образом и поддерживайте его, и, если он доверит нечто одному из вас, оправдывайте его доверие».

Они вышли, и аль-'Аббас сказал 'Али: «Не входи с ними». 'Али сказал в ответ: «Я не хочу разногласий». Аль-'Аббас сказал: «Значит, ты увидишь нечто неприятное». Утром 'Умар позвал к себе 'Али, 'Усмана, Са'да, 'Абд-ар-Рахмана ибн 'Ауфа и аз-Зубайра ибн аль-'Аввама и сказал им: «Я посмотрел и обнаружил, что вы являетесь предводителями людей, и это дело должно быть поручено именно вам. Посланник Аллаха ﷺ скончался, будучи довольным вами. Поистине, я не боюсь, что люди причинят вам вред, если только вы будете следовать прямым путём. Однако я боюсь, что вы впадёте в разногласия, и люди впадут в разногласия из-за вас. Поэтому сейчас отправляйтесь к дому 'Аиши, если она разрешит вам, посоветуйтесь и выберите одного из вас». Затем

он сказал: «Не входите в дом ‘Аиши, но будьте возле неё». С этими словами он опустил голову, потому что его рана начала кровоточить.

Они пошли и ставили советоваться. Когда они повысили голоса, ‘Абдаллах ибн ‘Умар сказал: «Преславен Аллах! Повелитель верующих ёщё не умер». Услышав их, ‘Умар пришёл в сознание и сказал: «Вы все прекратите это. Когда я умру, советуйтесь в течение трёх дней, и пусть молитвы с людьми проводят Сухайб. И пусть к четвёртому дню у вас непременно будет правитель. Пусть ‘Абдаллах ибн ‘Умар участвует в совете, однако он не имеет прав на власть. И пусть Тальха будет вашим соучастником. Если он появится в течение этих трёх дней, пусть он будет вместе с вами. Если же он не появится в течение трёх дней, то решайте ваше дело без него. Кто заменит мне Тальху?» Са‘д ибн Абу Ваккас сказал: «Я заменю его для тебя, и он не будет против, если будет на то воля Аллаха». ‘Умар сказал: «Я надеюсь, что он не будет против, если будет на то воля Аллаха. Однако я думаю, что правителем станет один из этих двоих — либо ‘Али, либо ‘Усман. Если это будет ‘Усман, то ему свойственна мягкость, а если ‘Али, то он любит шутить, и он больше подходит для того, чтобы побуждать людей следовать путём истины. Если же они изберут Са‘да, то он подходит для этого. А если получится иначе, то пусть правитель прибегает к его помощи. Поистине, я отстранил его не из-за вероломства или слабости. А ‘Абд-ар-Рахман ибн ‘Ауф — прекрасный человек, к мнению которого стоит прислушиваться, благоразумный и дальновидный, и есть у него от Аллаха хранитель. Прислушивайтесь же к его словам».

'Умар сказал Абу Тальхе аль-Ансари: «О Абу Тальхе, поистине, Всевышний Аллах даровал исламу могущество посредством вас. Избери же пятьдесят человек из числа ансаров, и пусть они выберут одного из них в качестве правителя». Он же сказал аль-Микдаду ибн аль-Асваду: «Когда положите меня в мою могилу, тогда собери их и пусть выбирают одного из них».

А Сухайбу он сказал: «Совершай молитву с людьми в течение трёх дней и собери 'Али, 'Усмана, аз-Зубайра, Са'да, 'Абд-ар-Рахмана ибн 'Ауфа и Тальху, если он прибудет к тому времени, и пригласи 'Абдаллаха ибн 'Умара, однако последний не имеет никаких прав на власть. Стой возле них и, когда все соберутся и пятеро выберут кого-то, а один не согласится с их выбором, отруби ему голову. И если четверо из них изберут кого-то, а двое не согласятся с их выбором, отруби голову этим двоим. А если трое выберут одного, а трое других — другого, то пусть третейским судьёй будет 'Абдаллах ибн 'Умар. В пользу какой группы он примет решение, из той и выбирайте правителя. Если же они не удовольствуются решением 'Абдаллаха ибн 'Умара, то будьте с той группой, в которой будет 'Абд-ар-Рахман ибн 'Ауф, а остальных убейте, если они пойдут против того, относительно чего согласятся люди» [Табари. Тарих. Т. 3. С. 292].

Эта версия лжеца Абу Михнафа явно противоречит версии аль-Бухари. К ней нужно относиться с особой осторожностью, помня о её недостоверности. При сравнении её с достоверной версией аль-Бухари видно, что она содержит добавления, которые не могут быть приняты.

### § 3. Наказ 'Умара своему преемнику

'Умар  сказал:

Я наказываю тебе помнить о правах и заслугах мухаджиров и оберегать их. И я завещаю тебе хорошо относиться к ансарам, которые жили в этом месте [Медине] раньше [переселившихся], затем обрели веру. Ты должен принимать от творящих добро из их числа и прощать сотворившего дурное из их числа. И я завещаю тебе хорошо относиться к жителям всех областей, ибо, поистине, они — сила и опора ислама, сборщики имущества, щит против врага, и ты не должен брать с них ничего, кроме того, что останется у них сверх достаточного им. И я завещаю тебе хорошо относиться к бедуинам, ибо они — основа арабов и запас для ислама. Ты должен брать из излишков имущества людей и распределять их среди бедных. И я завещаю тебе относительно тех, кто под защитой Аллаха и Его Посланника, чтобы ты соблюдал заключённый с ними договор, защищал их и не возлагал на них ничего непосильного, если они добровольно выплачивают джизью. И я наказываю тебе страшиться Аллаха и остерегаться того, чтобы увидел Он в тебе то, что ненавистно Ему. Я наказываю тебе бояться Аллаха, когда речь идёт о людях, и не бояться людей, когда речь идёт об Аллахе. И я наказываю тебе быть справедливым к своей пастве, посвящать своё время их нуждам и их границам<sup>115</sup>

---

<sup>115</sup> 'Умар имел в виду жителей приграничных районов, на которых может напасть внешний враг.

и никогда не предпочитать богатого бедному, и тогда сердце твоё будет здравым, с позволения Всевышнего, и бремя грехов не будет отяжелять тебя, и это лучше для исхода дел твоих. Будь таким до тех пор, пока не встретишься с Тем, Кто знает все секреты души твоей. Я наказываю тебя быть строгим, когда речь идёт о велении Аллаха. И кто преступает установленные Им ограничения, тех суди одинаково, будь то близкий или чужой. И пусть не овладевает тобою жалость, пока не воздашь ты преступнику равным. Относись ко всем людям одинаково. Поступай согласно истине, и пусть не отвращает тебя от исполнения веления Аллаха порицание порицающих. Остерегайся пристрастности в том, чем Аллах поручил тебе распоряжаться из дарованного Им верующим. Остерегайся быть несправедливым и притеснять кого бы то ни было, а не то лишишься того, чем наделил тебя Всевышний Аллах по милости Своей. Есть у тебя место в этом мире и место в мире вечном. Если, пребывая на своём месте в этом мире, ты будешь справедливым и умеренным в пользовании дарованными тебе мирскими благами, ты приобретёшь взамен веру и довольство. А если одолеют тебя страсти, то падёт на тебя гнев Аллаха. И я наказываю тебе не позволять ни самому себе, ни кому-то другому притеснять зиммиеv. Я дал тебе наставление и благой совет. Стремись же к Лику Аллаха и миру вечному... Если ты последуешь моим советам и исполнишь мои наставления, то это обернётся благом для тебя. Если ты откажешься принять мои советы и не оставишь грехи ради довольства Аллаха, тогда твои поступки обернутся против тебя же и не прибавят тебе уважения,

ибо страсти у людей одинаковые, а предводитель греха — Иблис, призывающий ко всему пагубному. Он ввёл в заблуждение множество людей до тебя и привёл их к Отню, а это скверное пристанище, и скверная это доля — выказывать расположение к врагу Аллаха, призывающему людей ослушиваться Его. Придерживайся истины, что бы ни случилось. Увещевай самого себя. Я заклинаю тебя Аллахом проявлять милосердие к мусульманской общине, почитать старшего и жалеть младшего, уважать обладателя знания. Не бей их, ибо этим ты унизишь их, и не бери себе ничего из того, что досталось мусульманам без боя, ибо этим ты разгневаешь их, и давай им то, что причитается им, вовремя, потому что иначе они будут испытывать нужду, и не заставляй их проводить всё время в походах, ибо иначе у них не будет потомства, и не допускай, чтобы богатство сосредотачивалось в руках состоятельных из них. Не закрывай двери перед ними, ибо тогда сильный будет притеснять слабого. Это мой завет тебе. Беру Аллаха в свидетели против тебя и желаю тебе мира.

Это наставление свидетельствует о дальновидности и мудрости ‘Умара. В это наставление, состоящее из коротких фраз, вложено много смысла. ‘Умар дал своему преемнику не только религиозные наставления, но и политические, военные, экономические и социальные.

Если говорить о религии, то ‘Умар наказал своему преемнику бояться Аллаха, следовать прямым путём и применять установленные Им наказания как к чужому человеку, так и к друзьям и родственникам.

Если говорить о политике, то ‘Умар наказал своему преемнику быть справедливым, а также заботиться о мухаджирах и анса-

рах, которые приняли ислам самыми первыми и донесли послание Всевышнего до остальных людей.

Если говорить о военных делах, то 'Умар наказал своему преемнику уделять внимание войскам, снаряжать их должным образом и следить за тем, чтобы они ни в чём не нуждались, а также не удерживать воинов подолгу вдали от их семей. Он также наказал ему давать каждому воину положенное содержание и соответствующую часть добычи, которая доставалась мусульманам без боя, чтобы у них был постоянный источник дохода и чтобы им не приходилось беспокоиться о своих семьях, живущих на это содержание.

Если говорить об экономике и финансах, то 'Умар наказал своему преемнику справедливо распределять между людьми средства, поступающие в казну, и наделять всех, а не только состоятельных и влиятельных. Он также наказал ему не возлагать на зиммиев ничего непосильного, если они исполняют свои финансовые обязательства перед исламским государством. 'Умар также наказал ему соблюдать имущественные права всех людей.

Если говорить о социальных вопросах, то 'Умар наказал своему преемнику заботиться о пастве, избегать любых проявлений эгоизма, пристрастности, а также следования своим страстиам. 'Умар велел ему быть скромным и приветливым с людьми и уважать их, а также выслушивать их жалобы, неуклонно следовать истине в любых обстоятельствах и избегать любых проявлений притеснения и несправедливости. 'Умар также завещал заботиться о бедуинах.

#### § 4. Последние минуты жизни 'Умара ибн аль-Хаттаба

Иbn 'Аббас так описал последние мгновения жизни 'Умара ибн аль-Хаттаба: «Я зашёл к 'Умару после того, как ему нанесли смертельную рану, и сказал ему: “Радуйся Раю, о повелитель верующих! Ты принял ислам, когда другие оставались неверующими, и сражался вместе с Посланником Аллаха ﷺ, когда другие оставили его. И Посланник Аллаха ﷺ был доволен тобой до самой своей

кончины, и, когда ты был назначен халифом, никто не возражал против твоего назначения. И, наконец, ты умираешь мучеником". 'Умар сказал мне: "Повтори сказанное тобой". И я повторил свои слова. 'Умар сказал: "Клянусь Аллахом, если бы всё золото и серебро, которое есть на земле, было моим, я бы отдал его, лишь бы избавиться от ужасов того, что ждёт меня впереди!"»

'Умар так боялся наказания Всевышнего, хотя Посланник Аллаха ﷺ ещё при жизни обрадовал его благой вестью об ожидающем его Рае и несмотря на то, что он делал всё, что мог, для того чтобы в его государстве царила справедливость, а мусульмане жили спокойно, благополучно и чувствовали себя в безопасности. 'Умар обладал многочисленными достоинствами, что признавали и друзья, и враги, и не упускал возможность совершить благое дело. У него было намного меньше поводов бояться Адского пламени, чем у многих других людей. И вместе с тем он боялся наказания Аллаха... В этом назидание для искренних и побоищных верующих.

'Усман ﷺ рассказывает: «Я последним из вас видел 'Умара. Когда я вошёл к нему, его голова поклонилась на коленях его сына 'Абдаллаха ибн 'Умара. Он сказал: "Положи меня щекой на землю". Ибн 'Умар спросил: "Разве моё бедро и земля не одно и то же?" 'Умар настаивал на своём и в конце концов сказал: "Положи меня щекой на землю, да лишится тебя твоя мать!" Затем он скрестил ноги, и я услышал, как он говорит: "Горе мне и горе матери моей, если Аллах не простит меня..." Он повторял эти слова до тех пор, пока душа его не покинула тело». 'Умар говорил это, несмотря на то что Посланник Аллаха ﷺ обещал ему Рай. Он велел сыну положить его щекой на землю, желая принизить себя и подчеркнуть величие Всевышнего, в надежде, что это будет способствовать получению ответа на мольбу о прощении. Поистине, чем больше знает человек об Аллахе, тем больше Он боится Его.

'Умар скончался в среду, за три или четыре дня до окончания месяца зуль-хиджжа в 23 г. х. в возрасте 63 лет. Его правление продолжалось десять с половиной лет и ещё несколько дней. И Посланник Аллаха ﷺ, и Абу Bakr, и 'Умар скончались в возрасте 63 лет.

'Абдаллах ибн 'Умар (да будет доволен Аллах им и его отцом) передаёт, что после смерти тело 'Умара омыли и завернули в саван, а потом совершили над ним погребальную молитву, хотя его смерть была мученической. Учёные разошлись во мнениях относительно того, приравнивается ли несправедливо убитый к мученику, павшему на поле боя, тело которого предают земле без омовения. Существуют два мнения. Согласно первому, тело погибшего подобным образом подлежит омовению, согласно второму — его не омывают и не совершают над ним погребальную молитву.

Если же говорить об 'Умаре, то его тело омыли и совершили над ним погребальную молитву потому, что после ранения он прожил некоторое время и пил воду и то, что приносил ему врач. Даже тело смертельно раненного на поле битвы, но прожившего после ранения какое-то время и принимавшего пищу и питьё омывают и совершают над ним погребальную молитву.

Погребальную молитву над телом 'Умара совершал Сухайб ибн Синан. Он произнёс четыре такбира. Стоял он при этом между могилой и минбаром. Люди поручили ему совершать погребальную молитву над телом 'Умара потому, что до этого он совершал с людьми обязательные молитвы по велению 'Умара. 'Умар не поручил совершение молитв никому из тех шести, кого он назначил своими преемниками, чтобы люди не подумали, что, если данному человеку было поручено руководить молитвой, это следует понимать как указание на то, что именно он должен стать халифом после кончины 'Умара.

'Умара похоронили в бывшей комнате 'Аиши, где до него уже похоронили Посланника Аллаха ﷺ и Абу Бакра. В его могилу спустились 'Усман, Са'ид ибн Зайд, Сухайб и 'Абдаллах ибн 'Умар.

Иbn 'Умар рассказывает: «Когда он умер, мы вынесли его тело. Ибн 'Умар поприветствовал 'Аишу и сказал: “'Умар ибн аль-Хаттаб просит разрешения войти”. Она сказала: “Вносите его”. Его внесли и похоронили рядом с двумя его товарищами». Согласно версии аль-Бухари, 'Али, по словам Ибн 'Аббаса, сказал: «Да помилует тебя Аллах! Поистине, я надеялся, что Аллах соединит тебя с двумя твоими товарищами, ибо я много раз слышал, как Посланник Аллаха ﷺ гово-

[83] Ибн ‘Аббас рассказывал: «После того как покойного ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ положили на его ложе, обступившие его люди обращались к Аллаху с мольбами за него, восхваляли ‘Умара и совершали по нему заупокойную молитву, пока тело не подняли. Я тоже находился среди них. Вдруг какой-то человек взял меня за плечо сзади. Я повернулся к нему, и оказалось, что это ‘Али ﷺ, который сказал: “Да помилует его Аллах!” — а потом добавил: “Среди тех, кого ты после себя оставил, нет человека, дела которого я хотел бы иметь в запасе, когда встречу Аллаха, больше дел, совершённых тобой! Клянусь Аллахом, я всегда считал, что Аллах поместит тебя вместе с двумя твоими товарищами, ибо я столько раз слышал, как Посланник Аллаха ﷺ говорит: «Мы вместе с Абу Бакром и ‘Умаром пришли», «Мы вместе с Абу Бакром и ‘Умаром вошли», «Мы вместе с Абу Бакром и ‘Умаром вышли»» [Бухари; Муслим].

рил: “Я, Абу Бакр ас-Сыддик и ‘Умар делали то-то” и: “Мы с Абу Бакром и ‘Умаром направились туда-то”... И, поистине, я надеялся, что Аллах соединит тебя с ними»<sup>[83]</sup> [Бухари, № 3677].

Как уже упоминалось, перед смертью ‘Умар послал к ‘Аише с просьбой разрешить ему быть похороненным рядом с Посланником Аллаха ﷺ и Абу Бакром и она разрешила ему, хотя до этого она отказывала всем, кто обращался к ней с подобной просьбой.

‘Умару ﷺ сказали: «Пришёл ‘Абдаллах ибн ‘Умар». Тогда он сказал: «Поднимите меня». Один человек прислонил его к себе, и он сказал: «Что у тебя?» Он ответил: «То, чего ты желал, о повелитель верующих... Она разрешила». ‘Умар ﷺ сказал: «Хвала Аллаху... Не было для меня ничего более важного, чем это... Когда я умру, отнесите меня туда. Поприветствуй ‘Аишу и скажи: “‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ просит разрешения войти”. Если она разрешил, вносите меня, а если нет, то отнесите меня на кладбище мусульман и похороните там».

Смерть ‘Умара стала страшным потрясением для мусульманской общины, чему способствовали и обстоятельства его гибели: он был убит в мечети Посланника Аллаха ﷺ во время совершения утренней молитвы.

Люди лишились богообоязненного, справедливого и искренне верующего правителя, бывшего для мусульман крепостью, стены которой защищали их от смут.

Позже, когда в присутствии ‘Абдаллаха ибн Мас’уда упоминали об ‘Умаре, он плакал так, что камни у его ног становились мокрыми от слёз, и говорил: «Поистине, ‘Умар был крепо-

стью для ислама, в которую входили и уже не выходили, а когда он умер, крепость разрушилась, и вот, люди выходят из ислама...»

А Абу 'Убайда ибн аль-Джаррах говорил: «Если 'Умар умрёт, ислам ослабнет, и ни за какие сокровища я не хотел бы пережить 'Умара!» Его спросили: «Почему?» Он ответил: «Вы увидите то, о чём я говорю, своими глазами, если проживёте достаточно долго... Если на его место придёт подобный ему, люди не станут терпеть его и подчиняться ему, а если его преемник будет слабым, они убьют его».

## § 5. Важнейшие уроки и выводы

**Злоба неверующих по отношению к мусульманам.** Абу Люлюа, сердце которого было наполнено злобой, решил убить 'Умара.

Сообщается, что однажды 'Умар сказал этому огнепоклоннику: «Дошло до меня, что ты утверждал, будто, если захочешь, сможешь построить ветряную мельницу». Тот повернулся к нему, нахмурившись, и сказал: «Я сделаю тебе такую мельницу, что люди заговорят о ней!» 'Умар повернулся к тем, кто сопровождал его, и сказал: «Раб угрожает мне...»

В версии аль-Бухари говорится: «'Умар ﷺ сказал: “О Ибн 'Аббас! Посмотри, кто убил меня...” Он ушёл ненадолго, потом вернулся и сказал: “Раб аль-Мугиры”. Он спросил: “Ремесленник?” Он ответил: “Да”. Он сказал: “Да погубит его Аллах! Я ведь велел обходиться с ним хорошо! Хвала Аллаху, который не сделал моим убийцей человека, утверждающего, что он мусульманин!”»

Однако огнепоклонник убил не только его. Ударив 'Умара, он принял ударять кинжалом направо и налево, чтобы ранить как можно больше людей, и только потом, увидев, что его окружили, заколол себя тем же кинжалом. Если он и считал 'Умара виноватым в своих бедах, то при чём здесь остальные мусульмане? Какое отношение они имели к нему и чем досадили ему?

Его поступок свидетельствует о том, что он ненавидел мусульман вообще, а не только 'Умара ﷺ. И он был не один, у него были и есть сторонники.

Хусейн аль-Мусави из числа учёных Неджефа пишет: «И знайте, что в иранском городе Кашан, в районе, именуемом Багифин, есть памятник, подобный “неизвестному солдату”, в нём — мнимая могила Абу Люлюа Фирузы, перса-огнепоклонника, убийцы второго халифа ‘Умара ибн аль-Хаттаба. Его называют “усыпальница Баба Шуджауддина”. Шуджауддин<sup>116</sup> — прозвище, которое дали Абу Люлюа за то, что он убил ‘Умара ибн аль-Хаттаба. А на стенках памятника написано на фарси: “Смерть Абу Бакру, смерть ‘Умару, смерть ‘Усману!” Памятник этот посещаем иранцами-шиитами, там оставляют деньги и иные пожертвования. Я видел этот памятник своими глазами, иранское министерство по делам религии принялось расширять его и обновлять. Более того, оно выпустило почтовые открытки с его изображением».

**Богобоязленность ‘Умара.** ‘Умар очень боялся поступить несправедливо с кем-то из мусульман. И когда ему нанесли смертельную рану, он испугался, что, возможно, притеснил кого-то из мусульман и тот решился на отчаянный шаг. Узнав же, что его убил огнепоклонник, ‘Умар сказал: «Хвала Аллаху, Который не сделал моим убийцей человека, утверждающего, что он мусульманин!» В другой версии говорится, что он сказал: «Хвала Аллаху, не сделавшему моим убийцей человека, который вёл бы тяжбу со мной в Судный день, приводя в качестве довода свои земные поклоны Аллаху!» А ещё в одной версии говорится: «...приводя в качестве довода слова “Нет божества, кроме Аллаха”».

**Скромность ‘Умара** ﷺ **и альтруизм ‘Аиши** ؓ. ‘Умар передал ‘Аише просьбу быть похороненным рядом с Посланником Аллаха ﷺ и Абу Бакром и сказал: «Если она разрешит, похороните меня там, а если нет, тогда похороните меня на кладбище мусульман». И он велел не называть его повелителем верующих, сказав, что сейчас он уже не является повелителем верующих. А ‘Аиша, которая желала быть похороненной на том месте, о котором говорил ‘Умар, уступила ему и предпочла его себе.

---

<sup>116</sup> Шуджа‘ — شجاع — ‘смелый, отважный’; ад-дин — الدين — ‘религия’.

**Побуждение к одобряемому и удержание от порицаемого даже на пороге смерти.** В версии аль-Бухари говорится: «Один молодой мужчина сказал: “Радуйся, о повелитель верующих, потому что ты был сподвижником Посланника Аллаха ﷺ и принял ислам одним из первых, о чём тебе известно, затем ты был избран правителем и правил справедливо. А теперь ты умираешь мученической смертью”. 'Умар ответил: “Я надеюсь, что этого будет достаточно, чтобы не осталось ни грехов, ни награды”. Когда говоривший повернулся, 'Умар ﷺ увидел, что его изар касается земли, и попросил: “Верните его”, а потом сказал ему: “О сын брата моего, подтяни свою одежду, ибо так будет чище для твоей одежды и лучше для тебя перед Аллахом”. Даже умирая, 'Умар заботился о своей пастве.

'Умар также запрещал людям оплакивать его. А когда один человек посоветовал ему назначить правителем 'Абдаллаха ибн 'Умара, он сказал: «Не ради Аллаха сказал ты это!»

Что же касается сообщений о том, что Ка'б ибн Мани' аль-Химьяри по прозвищу аль-Ахбар был участником заговора против 'Умара и участвовал в его убийстве, то эти сведения недостоверны, и большинство авторитетных мусульманских историков при пересказе истории гибели 'Умара вообще ни словом не упоминают о Ка'бе. Упомянутые сообщения распространялись с целью очернить Ка'ба, который был одним из учёных иудеев и принял ислам во время правления 'Умара в 12 году хиджры.

**Отзывы сподвижников об 'Умаре.** 'Аиша ﷺ сказала: «Я время от времени приходила в свой бывший дом, в котором были похоронены Посланник Аллаха ﷺ и мой отец, а после того как там похоронили 'Умара, клянусь Аллахом, я входила туда только полностью закутанная в свою одежду, стесняясь 'Умара».

Она также говорила: «Благим становится то собрание, в котором поминают 'Умара!»

Са'ид ибн Зайд заплакал после смерти 'Умара, а когда его спросили, что заставляет его плакать, он ответил: «Я оплакиваю ислам, ибо смерть 'Умара опустила его настолько, что ему уже не подняться до прежнего уровня».

‘Абдаллах ибн Мас‘уд говорил: «Если положить знание ‘Умара ибн аль-Хаттаба на одну чашу весов, а знание остальных обитателей земли — на другую, знание ‘Умара перевесило бы». Он также говорил: «Поистине, я считаю, что ‘Умар собрал девять десятых знания». Он также сказал: «Принятие ‘Умаром ислама было победой, его переселение — помошью, а его правление — милостью».

Абу Тальха аль-Ансари сказал: «Клянусь Аллахом, после смерти ‘Умара недостаток в религии и в мирском вошёл в каждый дом мусульман».

Аль-Хузайфа ибн аль-Яман сказал: «Ислам наступал до самой смерти ‘Умара, а после его смерти он начал отступать и всё ещё отступает».

Аль-‘Аббас, который жил по соседству с ‘Умаром, рассказывал, что ‘Умар простоявал ночи в молитве, а днём постился и занимался делами людей, рассматривая их жалобы, исполняя их просьбы и удовлетворяя их нужды.

Му‘авия ибн Абу Суфьян сказал: «Абу Бакр не желал мира этого, и мир этот не желал его, что же до ‘Умара, то этот мир желал его, но он не желал мира этого, а мы баraphаемся в мирских благах!»

‘Али ибн аль-Хусейн сказал: «При жизни Абу Бакр и ‘Умар занимали при Посланнике Аллаха ﷺ такое же положение, как и сейчас»<sup>117</sup>.

Аль-Хасан аль-Басри говорил: «Если желаете, чтобы собрание было благим, чаще вспоминайте ‘Умара».

---

<sup>117</sup> Абу Бакр и ‘Умар похоронены рядом с Посланником Аллаха ﷺ, и ‘Али хотел сказать, что при жизни они были столь же близки к Посланнику Аллаха ﷺ.

# **Заключение**

Со смертью ‘Умара ибн аль-Хаттаба была перевёрнута одна из самых ярких и блистательных страниц исламской истории. Это был удивительный, неординарный человек, который никогда не стремился к богатству и власти и которого не ослепил блеск украшений мира этого. Мирские блага не смогли заставить его отклониться от прямого пути, он никогда не использовал свою власть в личных целях и не назначал своих родственников и потомков на важные государственные должности.

‘Умар был правителем огромного исламского государства, однако членам его семьи это не принесло никаких материальных благ. Главной жизненной целью и заветной мечтой праведного халифа ‘Умара было возвышение и укрепление ислама. Он тружился ради распространения власти Шариата и торжества справедливости, и он смог добиться того, к чему стремился, по воле Всевышнего и с Его помощью, причём за очень короткий период — столь короткий, что в это даже трудно поверить.

Изучение этого периода исламской истории крайне важно для мусульман, особенно для молодого поколения, ибо ‘Умар ибн аль-Хаттаб подал прекрасный пример всем мусульманам и следование этому примеру никогда не принесёт мусульманам ничего, кроме блага. Этот искренне верующий, богобоязненный, праведный и мудрый человек может служить образцом для мусульманских учёных, проповедников и просветителей,

а также для простых мусульман. Всем нам есть чему поучиться у него, да будет доволен им Всевышний Аллах.

Я завершил работу над книгой в среду 13 рамадана 1422 года хиджры (28 ноября 2001 года) по милости Всевышнего. Прошу Его принять мой скромный труд и сделать его полезным для Его рабов:

**Никто не удержит милость, которую Аллах открывает людям. А то, что Он удерживает, никто не может ниспослать после Него. Он — Могущественный, Мудрый.**

Сура 35 «Творец», аят 2

مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا  
مُمْسِكٌ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا  
مُرْسَلٌ لَهُ وَمِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ  
**الْحَكِيمُ**

Этими словами завершаю свой труд. Всё, что мне осталось сделать, — предстать перед Всевышним Аллахом с сердцем, исполненным благоговейного страха, и признать Его милость, великолепие и щедрость. Он оказывает милость. Он окружает почётом. Он помогает достичь цели и содействует в благих делах. Хвала Ему за все те блага, которыми Он одарил меня в этой жизни. Прошу Всевышнего посредством Его прекрасных имён и высохайших атрибутов сделать так, чтобы труд мой был проделан исключительно ради Его благородного Лика и принёс пользу Его рабам. Я прошу Его о том, чтобы Он вознаградил меня за каждую написанную мною букву, добавил этот труд на чашу весов с моими благими делами и утвердил на истинном пути моих братьев по вере, помогавших мне в моей работе.

Я искренне надеюсь, что каждый читатель не забудет обратиться к Всевышнему Аллаху с добной мольбой за автора, который, подобно всем людям, нуждается в прощении Всевышнего, Его милости и довольстве:

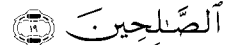
**Господи! Внуши мне быть благодарным за Твою милость, которую Ты оказал мне и моим**

رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرْ نِعْمَتَكَ  
الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالْدَّائِ

**родителям, и совершать праведные деяния, которыми Ты будешь доволен. Введи меня по Своей милости в число Своих праведных рабов.**

Сура 27 «Муравьи», аят 19

وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَهُ  
وَأَدْخِلَنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ  
**الصَّالِحِينَ**



О Аллах, будь доволен Абу Бакром, ‘Умаром, ‘Усманом, ‘Али и остальными сподвижниками, а также супругами Пророка — матерями верующих. О Аллах, помоги нам следовать Твоим прямым путём и трудиться ради снискания Твоего довольства! О Аллах, помоги нашим братьям-мусульманам, где бы они ни жили, и избавь их от бед! О Аллах, ниспошли им Свою милость, довольство и прощение!

Преславен Ты, о Аллах, и хвала Тебе! Я свидетельствую, что нет божества, кроме Тебя, прошу у Тебя прощения и приношу Тебе покаяние. И последние слова наши — «Хвала Аллаху, Господу миров».

## Литература

Абу Дауд Сулейман ибн аль-Аш'ас аль-Азди ас-Сиджистани. Ас-Сунан = [Сборник хадисов об обычаях] — Сунне [Пророка]

أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني . السنن

Абу Закария Язид ибн Мухаммад аль-Азди. Тарих футух Аш-Шам = История завоеваний Шама

أبو زكريا يزيد بن محمد الأزدي . تاريخ فتوح الشام

Абу 'Убайд Касим ибн Салим. Аль-Амваль = [Сборник хадисов об] имуществе

أبو عبيد قاسم بن سلام . الأموال

Абу 'Абдаллах Ахмад ибн Мухаммад Ибн Ханбал аш-Шейбани. Аль-Муснад = [Сборник хадисов, расположенных] по передатчикам

أبو عبد الله أحمد بن حنبل الشيباني . المسند

Касим 'Ашур. Фара'ид аль-калям ли-ль-хуляфа' аль-кирам = Уникальные изречения благородных халифов

قاسم عاشور . فرائد الكلام للخلفاء الكرام

Абу аль-'Аббас Ахмад ибн Яхъя аль-Билязури. Футух аль-бульдан = Завоевания стран

أبو العباس أحمد بن يحيى البلاذري . فتوح البلدان

**Абу 'Абдаллах Мухаммад ибн Исма'ил аль-Джу'фи аль-Бухари. Аль-Джами' ас-саих = Сборник достоверных хадисов**

أبو عبد الله محمد بن إسماعيل الجعفي البخاري . الجامع الصحيح

**Абу ас-Са'адат аль-Мубарак ибн Мухаммад аль-Джазари. Джами' аль-усуль фи ахадис ар-расуль = Собрание основ в хадисах Посланника**

أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري . جامع الأصول في أحاديث الرسول

**Абу аль-Хасан Али ибн Мухаммад аль-Джазари. Усуд аль-габа фи ма'рифа ас-сахаба = Львы чащ. Познание [истории] сподвижников**

أبو الحسن علي بن محمد الجزري . أسد الغابة في معرفة الصحابة

**Абу аль-Фарадж ибн аль-Джаузи. Сыфат ас-сафва = Описание избранных**

الإمام أبو الفرج ابن الحوزي . صفة الصفوة

**Мухаммад ибн Ахмад ибн 'Усман аз-Захаби. Сийар а'лям ан-нубаля' = Жизнеописания благородных людей**

محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي . سير أعلام النبلاء

**Абу 'Умар ибн 'Абд-аль-Барр. Аль-Исти'аб фи ма'рифат аль-асхаб = Исчerryывающие сведения о сподвижниках**

أبو عمر بن عبد البر . الاستيعاب في معرفة الأصحاب

**Абу аль-Хасан 'Али ибн Абу аль-Макарим аш-Шейбани, известный как Ибн аль-Асир. Аль-Камиль фи ат-тарих = Полный [труд] по истории**

أبو الحسن علي بن أبي المكارم الشيباني المعروف بابن الأثير . الكامل في التاريخ

**Абу аль-Фида Исма'иль ибн 'Умар Ибн Касир аль-Кураши аль-Бусрави. Аль-Бидайа ва-н-нихайя = Начало и конец**

أبو الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير القرشي البصري . البداية والنهاية

**Абу аль-Фида' Исма'иль ибн 'Умар Ибн Касир аль-Кураши аль-Бусрави. Ас-Сират ан-набавийя = Жизнеописание Пророка**

أبو الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير القرشي البصري . السيرة النبوية

Абу аль-Фида' Исма'иль ибн 'Умар **Ибн Касир** аль-Кураши аль-Бусрави. Тафсир аль-Кур'ан аль-'Азым = Толкование Великого Корана

أبو الفداء إسماعيل بن عمر ابن كثير القرشي البصري . تفسير القرآن العظيم

Абу Мухаммад 'Абдуллах ибн Муслим **Ибн Кутайба**. 'Уйун аль-ахбар = Источники преданий [о жизни Пророка и сподвижников]

أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة . عيون الأخبار

Абу 'Абдаллах Мухаммад ибн Язид аль-Казвини, известный как **Ибн Маджа**. Ас-Сунан = [Сборник хадисов об обычаях] — Сунне [Пророка]

أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني المعروف بابن ماجه . السنن

Абу 'Абдаллах Мухаммад ибн Са'д. Ат-Табакат аль-кубра = Большое [собрание] жизнеописаний

أبو عبد الله محمد بن سعد . الطبقات الكبرى

Таки-ад-дин Ахмад ибн Таймийя. Маджму' аль-фатава = Сборник фетв

تفي الدين أحمد بن تيمية . مجموع الفتاوى

Ахмад ибн 'Али ибн Хаджар. Аль-Исада фи тамийиз ас-сахаба = Правильное мнение в различении сподвижников

أحمد بن علي بن حجر . الاصابة في تمييز الصحابة

Абу Зайд 'Абд-ар-Рахман ибн Мухаммад **Ибн Хальдун** аль-Хадрами. Аль-Мукаддима фи фадли 'ильм ат-тарих = Введение. О достоинстве исторической науки

أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن خالدون الحضرمي . المقدمة في فضل علم التاريخ

Джамаль-ад-дин Абу Мухаммад 'Абд-аль-Малик **Ибн Хишам** аль-Химьяри. Сират ан-наби = Жизнеописание Пророка [Мухаммада]

جبل الدين أبو محمد عبد الملك بن هشام الحميري . سيرة النبي

Абу Хамид Мухаммад ибн Мухаммад аль-Газали. **Ихья'** 'улюм ад-дин = Возрождение наук о вере

أبو حامد محمد بن محمد الغزالى . إحياء علوم الدين

Абу аль-‘Аббас Мухаммад ибн Язид ибн ‘Абд-аль-Акбар, известный как аль-Мубаррид. Аль-Камиль фи аль-люга ва аль-адаб = Совершенство в языке и литературе

أبو العباس محمد بن يزيد بن عبد الأكابر المعروف بالمرید . الكامل في اللغة والأدب

Малик ибн Анас аль-Асбахи. Аль-Муватта' = Сборник [хадисов]

مالك بن أنس الأصبهني . الموطأ

Муслим ибн аль-Хаджжадж аль-Кушейри ан-Нишапури. Аль-Джами‘ ас-саҳих = Сборник достоверных хадисов

مسلم بن الحجاج النسبيوري . الجامع الصحيح

Абу Дж‘а‘фар Ахмад, известный как аль-Мухибб ат-Табари. Ар-Рийад ан-надыра фи манакиб аль-‘ашара = Цветущие сады. О достоинствах десяти обрадованных Раем

أبو جعفر أحمد الشهير بالحب الطبرى . الرياض النضرة في مناقب العشرة

Мухаммад аль-Амин ибн Мухаммад аль-Мухтар аль-Джанки аш-Шанкиты. Адва’ аль-байан фи идах аль-Кур’ан би-ль-Кур’ан = Свет разъяснения Корана посредством Корана

محمد الأمين بن محمد المختار الجنكي الشنقيطي . أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن

Абу ‘Абд-ар-Рахман Ахмад ибн ‘Али ан-Наса’и. Ас-Сунан аль-кубра = Большой [сборник хадисов об обычаях] — Сунне [Пророка]

أبو عبد الرحمن أحمد بن علي النسائي . السنن الكبرى

Джаляль-ад-дин Абу аль-Фадль ‘Абд-ар-Рахман ибн Абу Бакр аль-Худайри ас-Суюты. Ад-Дурр аль-мансур фи-т-тафсир би-ль-ма’сур = Россыпи жемчуга в толковании [Корана на основании] передаваемого

جلال الدين أبو الفضل عبد الرحمن بن أبي بكر الخصيري السيوطي . الدر المنثور في التفسير بالمؤثر

Джаляль-ад-дин Абу аль-Фадль ‘Абд-ар-Рахман ибн Абу Бакр аль-Худайри ас-Суюты. Тарих аль-хуляфа' = История халифов

جلال الدين أبو الفضل عبد الرحمن بن أبي بكر الخصيري السيوطي . تاريخ الخلفاء

**Абу аль-Касим Сулейман ибн Ахмад ат-Табарани. Аль-Му'джам аль-кабир = Большой свод [хадисов]**

أبو القسم سليمان بن أحمد الطبراني . المعجم الكبير

**Абу Дж‘афар Мухаммад ибн Джарири ат-Табари. Джами‘ аль-байан ‘ан та’виль ай аль-Кур‘ан аль-ма‘руф би Тафсир ат-Табари = Сборник ясных толкований аятов Корана, известный как *Tafsir at-Tabari***

أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى . جامع البيان عن تأویل آي القرآن المعروف بتفسير الطبرى

**Абу Дж‘афар Мухаммад ибн Джарири ат-Табари. Тарих аль-умам ва-ль-мулюک = История народов и царей**

أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى . تاريخ الأمم والملوك

**Абу Мухаммад ‘Абд-аль-‘Азым ибн ‘Абд-аль-Кави аль-Мунзири. Ат-Таргиб ва-т-тархиб мин аль-хадис аш-шариф = Славные хадисы о прельщении и устрашении**

أبو محمد عبد العظيم بن عبد القوي المذري . الترغيب والترهيب من الحديث الشريف

**Аль-Хатыб ат-Тибрizi. Мишкат аль-масабих = Светильник с [множеством] огней. [Сборник хадисов]**

الخطيب التبريزى . مشكاة المصايد

**Абу ‘Иса Мухаммад ибн ‘Иса ат-Тирмизи. Ас-Сунан = [Сборник хадисов об обычаях] — Сунне [Пророка]**

أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذى . السنن

**Шибли ан-Ну‘манi. Сират аль-Фарук = Жизнеописание [‘Умара ибн аль-Хаттаба] аль-Фарука**

شبلی النعمانى . سیرة الفاروق

**Абу аль-Фадль Ахмад ибн ‘Али Ибн Хаджар аль-Кинани аль-‘Аскаляни. Фатх Аль-Бари шарх Сахих аль-Бухари = Озарение от Создателя: комментарии к [сборнику хадисов] «Сахих» аль-Бухари**

ابن حجر أبو الفضل أحمد بن علي الكندي العسقلاني . فتح الباري شرح صحيح البخاري

Мухаммад ибн 'Али ибн Мухаммад аш-Шаукани. **Фатх Аль-Кадир аль-джами'** байн фаннай ар-ривайа ва-д-дирайа мин 'ильм ат-тафсир = Озарение от Всемогущего, объединяющее две дисциплины о передаче и познании в науке толкования [Корана]

محمد بن علي بن محمد الشوكاني . فتح القدير الجامع بين فني الرواية والماراية من علم التفسير

Абу аль-Хасан 'Али ибн Абу Бакр аль-Хайсами. **Маджма' аз-зава'ид ва манба' аль-фава'ид** = Собрание дополнений и источник полезных выводов

أبو الحسن علي بن أبي بكر الحسني . مجمع الروايد ومنبع الفوائد

Якут аль-Хамави. **Му'джам аль-бульдан** = [Рассказы] о странах, [расположенные] в алфавитном порядке

ياقوت الحموي . معجم البلدان

Абу Бакр Ахмад ибн 'Али аль-Хатыб аль-Багдади. **Тарих Багдад** = История Багдада

أبو بكر احمد بن علي الخطيب البغدادي . تاريخ بغداد

Ахмад Шакир. **Маусу'a ат-тарих аль-ислями** = Энциклопедия исламской истории

أحمد شاكر . موسوعة التاريخ الإسلامي

Мухаммад ибн 'Али ибн Мухаммад аш-Шаукани. **Нейль аль-аутар шарх мунтака аль-ахбар** = Достижение желаемого: комментарии к книге «Отобранные хадисы»

محمد بن علي بن محمد الشوكاني . نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار

# Оглавление

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Предисловие автора.....                                                                       | 7   |
| <b>Часть первая</b>                                                                           |     |
| ‘Умар в Мекке .....                                                                           | 17  |
| Глава первая                                                                                  |     |
| Краткая биография ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ .....                                              | 18  |
| Глава вторая                                                                                  |     |
| Принятие ислама и переселение .....                                                           | 25  |
| <b>Часть вторая</b>                                                                           |     |
| Формирование личности ‘Умара ﷺ после принятия ислама .....                                    | 39  |
| Глава первая                                                                                  |     |
| ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ и Коран .....                                                          | 40  |
| Глава вторая                                                                                  |     |
| ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ и Посланник Аллаха ﷺ .....                                             | 60  |
| Глава третья                                                                                  |     |
| ‘Умар ﷺ в эпоху Абу Бакра ас-Сыддика ﷺ .....                                                  | 100 |
| <b>Часть третья</b>                                                                           |     |
| ‘Умар ибн аль-Хаттаб ﷺ — преемник Абу Бакра ас-Сыдди-ка ﷺ: правление и жизнь в обществе ..... | 107 |
| Глава первая                                                                                  |     |
| Начало правления ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ .....                                               | 108 |

|                                                                                                         |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>Глава вторая</b>                                                                                     |     |
| Основные черты ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ, его личная жизнь и его уважение к членам семьи Пророка ﷺ ..... | 153 |
| <b>Глава третья</b>                                                                                     |     |
| Жизнь ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ в обществе .....                                                         | 168 |
| <b>Глава четвёртая</b>                                                                                  |     |
| Забота ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ об учёных и проповедниках и его внимание к знанию.....                  | 205 |
| <b>Глава пятая</b>                                                                                      |     |
| Благоустройство городов и решение административных вопросов .....                                       | 220 |
| <b>Часть четвёртая</b>                                                                                  |     |
| <b>Финансовые и судебные учреждения и их совершенствование.....</b>                                     | 241 |
| <b>Глава первая</b>                                                                                     |     |
| Финансовый аппарат .....                                                                                | 242 |
| <b>Глава вторая</b>                                                                                     |     |
| Судопроизводство.....                                                                                   | 258 |
| <b>Часть пятая</b>                                                                                      |     |
| <b>Отношения ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ с наместниками .....</b>                                          | 277 |
| <b>Глава первая</b>                                                                                     |     |
| Административное деление исламского государства .....                                                   | 278 |
| <b>Глава вторая</b>                                                                                     |     |
| Назначение наместников в эпоху ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ .....                                           | 284 |
| <b>Глава третья</b>                                                                                     |     |
| Контроль ‘Умара ибн аль-Хаттаба ﷺ над наместниками .....                                                | 293 |
| <b>Часть шестая</b>                                                                                     |     |
| <b>Открытие для ислама Ирака и восточных областей.....</b>                                              | 303 |
| <b>Глава первая</b>                                                                                     |     |
| Второй этап покорения Ирака и Востока .....                                                             | 304 |
| <b>Глава вторая</b>                                                                                     |     |
| Сражение при Кадисийи .....                                                                             | 318 |

---

|                                                                              |            |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>Глава третья</b>                                                          |            |
| Сражение при Нахаванде («победа побед»). Четвёртый этап покорения Ирака..... | 378        |
| <b>Глава четвёртая</b>                                                       |            |
| Продвижение вглубь персидских земель. Пятый этап покорения Ирака.....        | 384        |
| <b>Глава пятая</b>                                                           |            |
| Важнейшие уроки и выводы .....                                               | 398        |
| <b>Часть седьмая</b>                                                         |            |
| <b>Покорение Шама, Египта и Ливии .....</b>                                  | <b>413</b> |
| <b>Глава первая</b>                                                          |            |
| Покорение Шама .....                                                         | 414        |
| <b>Глава вторая</b>                                                          |            |
| Покорение Египта и Ливии .....                                               | 437        |
| <b>Глава третья</b>                                                          |            |
| Важнейшие уроки и выводы .....                                               | 442        |
| <b>Глава четвёртая</b>                                                       |            |
| Последние дни ‘Умара .....                                                   | 457        |
| <b>Заключение .....</b>                                                      | <b>483</b> |
| <b>Литература .....</b>                                                      | <b>487</b> |
| <b>Оглавление .....</b>                                                      | <b>494</b> |

ISBN 978-5-94824-146-3

9 785948 241463

ISBN 978-5-94824-150-0

9 785948 241500

‘Али Мухаммад ас-Салляби

‘Умар ибн аль-Хаттаб

Второй праведный халиф

Дизайн переплёта: *Р. Галимова*

Вёрстка: *К. Кузнецов*

Художественные редакторы *Р. Галимова, К. Кузнецов*

Арабский текст

Типографика: *К. Кузнецов, Ф. Медведева*

Технический редактор *К. Кузнецов*

Корректор *Е. Сорохоумова*

Русский текст

Технические редакторы *А. Безлепкин, К. Кузнецов*

Литературный редактор *А. Безлепкин*

Корректоры *А. Безлепкин, К. Кузнецов*

ООО «Издатель Эжаев А. К.»,

ОГРН 1057748943284 от 26 октября 2009 г.

117042, г. Москва, а/я 35, Эжаеву А. К.

[aslam@bk.ru](mailto:aslam@bk.ru)

[www.ummah.ru](http://www.ummah.ru)



Подписано в печать 31.07.2011. Формат 70×100 1/16.

Усл. печ. л. 40,19. Тираж 4 000 экз. Заказ № 0000.